
―　102　―

パウロの黙示的福音（2）
―ローマの支配を無力化する神の支配 1）― 

河　野　克　也

序　パウロと初期ユダヤ教黙示思想：補足

『神学』85 号掲載の拙論では，近年の黙示思想の定義をめぐる議論を踏まえ

て，パウロをあらためて黙示的神学者として提示することを試みた。具体的に

は，従来黙示思想が特定の型の終末論をもって定義づけられていたのに対し

て，最古の黙示録において終末論的関心が欠落しているという文献学的な事実

を踏まえて，黙示思想の本質を天的世界の真理また神的世界の神秘の啓示と捉

え，パウロの黙示思想をその啓示的側面から確認した。さらにパレスチナの歴

史的な展開において，紀元前 2 世紀半ばのユダヤ教への組織的迫害の中で終末

論的関心が先鋭化したことを踏まえ，パウロの黙示思想の基本的に終末論的な

色彩も確認した。またパウロ書簡における黙示関連用語の用例を精査すること

で，イエス・キリストの出来事における神の決定的な介入がパウロの黙示思想

の中心であることを確認した。

本稿ではその議論を踏まえて，実際にパウロ書簡で論じられている黙示的啓

示の内容を，1 世紀のローマ帝国の支配という特定のコンテクストにおいて丁

寧に読み解くことを試みたい。具体的には，パウロの現代的誤用の代表ともい

1）　本稿は『神学』85 号（2023 年）に掲載された拙論「パウロの黙示的福音（1）―黙
示思想研究史の背景から探る」の続きとなるものである（執筆の経緯についてはその論文の
注 1 を参照）。本稿は，2023 年 6 月に行われた日本ホーリネス教団牧師研修会で提供した配
布資料「パウロ書簡における終末論：黙示思想の解釈学的復権」のうち，『神学』85 号掲載
論文で扱わなかった第 1 部「携挙，患難期，および終末論」の部分を中心に，さらに手を加
えたものである。なお本稿における聖書引用は，ことわりのない限り聖書協会共同訳による。



パウロの黙示的福音（2）　―　103　―

うべきディスペンセーション主義の終末論において，1 テサロニケ 4:13-5 :11

をプルーフテクスト（証拠聖句）として主張される「携挙」や「患難期」とい

った概念 2）が，テクスト解釈としてはまったく意味をなさないことを示すと

ともに，その箇所の真意が，キリストの到来とローマ高官の到来を対比させ，

平和の神の支配という神秘を開示することにより，偽りの平和でしかないロー

マの支配を覆す視点を提供することにあることを示したい。

本題に入るに先立って，まずは定義をめぐる議論の補足として，パウロの黙

示思想研究における主要な論客であり黙示思想の非終末論的定義に批判的な

Martinus C. de Boer の議論を俎上に載せ，パウロの黙示思想がなお非終末論

的定義によって理解されるべきことを確認したい。

1. 黙示思想の定義をめぐる議論：補足

1.1. Martinus C. de Boer の終末論的定義
De Boer は，パウロの黙示的解釈を方向づけた 20 世紀を代表する新約学者

J. Louis Martyn のもとで 1983 年にパウロの黙示的終末論に関する博士論文を

書き，それ以降一貫して終末論的視点からパウロの黙示思想の研究を続けてき

た 3）。De Boer は黙示的終末論を特定の文学類型や社会宗教的集団，思想体系

に限定されない宗教的視点とした Paul Hanson に依拠しつつ，さらに Philip 

Vielhauer に従って「この世」と「来るべき世」とのいう二つの時代の「終末

論的二元論」を黙示的終末論の中心的な特徴として挙げる 4）。De Boer によれ

2）　これらの概念については，後段 「2. ローマの支配を覆すパウロの黙示的福音」を参照。
3）　De Boer の博士論文は，1988 年に出版された（The Defeat of Death: Apocalyptic 

Eschatology in 1 Corinthians 15 and Romans 5［Sheffield: JSOT Press, 1988］）。また 2011
年には有名な The New Testament Library シリーズにガラテヤ書注解を執筆している

（Galatians: A Commentary［Louisville, KY: Westminster John Knox, 2011］）。
4）　De Boer, “Paul and Apocalyptic Eschatology”（pp. 345-83）, in John J. Collins（ed.）, 

The Encyclopedia of Apocalypticism, vol. 1: The Origins of Apocalypticism in Judaism and 
Christianity（New York: Continuum, 1998）, pp. 347-49; Hanson, “Apocalypticism”（pp. 28-
34）, in Interpreter’s Dictionary of the Bible, Supplementary Volume（Nashville: Abingdon, 
1976）, p. 29; Philip Vielhauer, “Introduction” to “C. Apocalypses and Related Subjects”（pp. 



―　104　―

ば，「黙示的終末論は根本的に，堕落して神から疎外されてしまった被造世界

との関係を回復し義とする（＝正しくする）という積極的で目に見える神の働

きに関心を持つ」5）。この神自身による関係の回復がもたらすのは，悪の支配

するこの時代とは全く異なる新しい「来るべき世」であり，神の支配の実現す

る世である。また「黙示」という語が元々は「啓示」という意味であることか

らもわかるように，この「二つの時代（世）」という時代認識は神から啓示さ

れた神秘であり，人間の自然的な知識によっては獲得し得ないものである。

このように特定の型の終末論を黙示思想の本質とする定義は，『神学』85 号

掲載の拙論において紹介した Christopher Rowland に代表される非終末論的

な定義とは根本的に対立する。そのことを自覚して，de Boer 自身，論文 1 本

を費やして Rowland への反論を試みている 6）。De Boer はまず，Rowland の

著書の冒頭にある黙示の定義を引用する。

黙示は，将来の出来事を予知することと同等に事柄の現在ある姿を理解し

ようとする試みに関わる。天と地の神秘，および歴史における同時代の人

物また出来事の真の意義もまた，黙示家たちの関心を占めていた。それゆ

え，上なる世界とその神秘への関心は，現在における人間存在を説明する

手段としてのものであった 7）。

しかしながら，このブロック引用を受けた説明では，Rowland の論旨が de 

581-607）, in New Testament Apocrypha, vol. 2: Writings Related to the Apostles, Apocalypses 
and Related Subjects（Cambridge: James Clarke and Philadelphia: Westminster John Knox, 
1964）, pp. 588-89.

5）　De Boer, “Paul and Apocalyptic Eschatology,” p. 350.
6）　De Boer, “Paul, Theologian of God’s Apocalypse,” Interpretation 56（2002）: 21-33; 

reprinted in idem, Paul, Theologian of God’s Apocalypse: Essays on Paul and Apocalyptic
（Eugene, OR: Cascade, 2020）, chap. 2（pp. 39-54）．（引用のページ番号は論文集 Paul, 
Theologian of God’s Apocalypse による）。

7）　Rowland, Open Heaven, p. 2, quoted in de Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, 
p. 40.



パウロの黙示的福音（2）　―　105　―

Boer 自身の黙示的終末論を補強するかのような主張に展開される。

それゆえ，もしも黙示的終末論
4 4 4 4 4 4

の「本質的特徴」が，宇宙論的に把握され
4 4 4 4 4 4 4 4 4

た二つの世界時代の二元論
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

であるならば，「黙示的」終末論
4 4 4

における啓示

の概念は，来るべき時代だけでなく，両方の時代に及ぶものである。なぜ

なら，来るべき世の開示を通してのみ，現在は「この（邪悪な）世」とし

て，また神によって終わりがもたらされるべく運命づけられたものとして

認識できるからである 8）。

上記の de Boer の説明には，黙示思想を非終末論的に定義する Rowland の文

章には出て来ない「黙示的終末論」という用語が繰り返されており，一見する

と啓示を中心に据える Rowland の説を肯定的に評価しているように読める文

脈においてさえ，de Boer は巧妙な（？）議論のすり替えによって Rowland

の説明を自説の補強に使用しているとの印象を受ける。

そこからさらに，de Boer は 4 つの点から Rowland 説への批判を展開する 9）。

第一に，「黙示的終末論の定義は学問上の伝統と便宜による」ものである以

上，実際の黙示文書に終末論的関心を含まないものがあっても問題ではないと

主張する 10）。第二に，Rowland に対する Collins の批判を挙げて，「ユダヤの

黙示的作品において終末論が果たす『本質的役割』を過小評価してはならな

い」と主張する 11）。Rowland が非終末論的と主張する神秘の開示も，実際に

は「神の宇宙的な正す行為（God’s cosmic act of rectification）の期待抜きに

は何の意味もない」のである 12）。第三に，Rowland の定義では，黙示思想の

8）　De Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, p. 40.（強調は河野による）。ここで 
de Boer は「宇宙論的に把握された二つの世界時代の二元論」（the dualism of two world 
ages, cosmically conceived）の部分に，出典として Vielhauer の定義を挙げる（上記注 4 参
照）。

9）　De Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, pp. 41-43.
10）　De Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, p. 41.
11）　De Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, p. 41.



―　106　―

関心が「神秘的かつ個人的なもの」に矮小化されてしまい，神による終末論的

行為が見えていないとする 13）。第四に，Rowland の定義は黙示的啓示を「単

なる情報の開示」に還元してしまい，神の終末論的行為が考慮されていないと

する 14）。

これらの批判は，一見すると的を射ているように見えるが，実際には的外れ

の感を否めない。第一の点について言えば，近年の黙示思想の定義をめぐる議

論はまさに，実際の黙示文書／黙示録の内容と定義の乖離を埋めることを目的

に始まったものであるから 15），定義が実際の黙示録と一致していなくても問

題なしとする de Boer のこの批判は，そもそもの前提を覆すことにさえなり

かねない。第二の点については，Rowland があえてユダヤの危機の時代に起

源を持つゆえに極めて「終末論的」な性質を持つに至った黙示文書を取り上

げ，それらの文書においてさえ，主要な関心は将来の出来事そのものではな

く，むしろ現在の苦難の意味の開示にあるとした議論を十分に踏まえているよ

うには思われない 16）。第三の点については，開示される天の世界の神秘は，

例えば天使や天の発光体が神への「誓い」によって秩序をもって役割を果たす

道徳的世界を描くなど 17），単なる個人的な事柄ではないのであり，神の終末

論的出来事を強調しないことをもって「神秘的かつ個人的なもの」だとする

de Boer の批判はあまりにも一面的に過ぎる。第四の「単なる情報の開示」と

する批判も，近年の研究史において黙示思想の解釈的機能が強調されているこ

と 18）を考慮するなら，やはりあまりにも表面的な批判と言わざるを得ない。

このように de Boer による非終末論型の定義に対する批判を個別に見てき

たが，最後に，より本質的な意味で de Boer の批判が的外れである点を指摘

12）　De Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, pp. 41-42.
13）　De Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, p. 42.
14）　De Boer, Paul, Theologian of God’s Apocalypse, p. 42.
15）　河野「パウロの黙示的福音（1）」156 頁参照。
16）　Rowland, Open Heaven, pp. 156-89（chap. 7 “What is to Come”）.
17）　この点については，河野「パウロの黙示的福音（1）」153-55 頁参照。
18）　この点については，河野「パウロの黙示的福音（1）」157-58 頁参照。



パウロの黙示的福音（2）　―　107　―

したい。Rowland をはじめとする非終末論型の定義の主唱者たちは，現存す

る最初期の黙示録において終末論的関心が欠如していることをもってその中心

的根拠とする。その後の展開として，紀元前 2 世紀半ばのパレスチナの地にお

ける大規模なユダヤ教迫害により，黙示的啓示の内容が終末論的に先鋭化され

ていったことは，すでに『神学』85 号掲載論文で指摘したとおりである 19）。

すなわち，Rowland らの非終末論的定義は，黙示文書／黙示録の起源におけ

る性質を問題にするのに対して，de Boer は終末論的に先鋭化した後の黙示文

書／黙示録の特徴である終末論を，黙示全体の定義にまで遡らせようとしてい

るのである。まさにこのゆえに，de Boer の批判は的外れの感を否めない 20）。

1.2. 黙示的終末論の二つの路線
De Boer については，さらにもう一つ触れておくべき重要な点がある。それ

は，黙示的終末論の「二つの路線」（two tracks）に関する提案である。De 

Boer は黙示的終末論の中に，悪の本質と起源を人間による神の律法への違反

とする法廷型路線（forensic track）と，神に敵対する霊的勢力によるとする

宇宙論型路線（cosmological track）の二類型（ないし理念型）を想定する 21）。

宇宙論型によれば，被造世界はある原初時代（ノアの時代）に神に敵対する天

使的（悪魔的）勢力の支配下に堕ち，神の民もまた偶像崇拝へと堕落したが，

その中で一握りの神に忠実な「残りの者」が存在し，最後には神自身が直接介

入して，悪しき勢力を滅ぼして救いをもたらす。この型では，神が新しい時代

19）　河野「パウロの黙示的福音（1）」158-60 頁。
20）　De Boer に関する詳細かつ批判的な分析としては，N. T. Wright, Paul and His 

Recent Interpreters（London: SPCK, 2015）, chap. 8 “The ‘Union’ School? De Boer and 
Martyn”（pp. 155-86）, esp. 155-67; J. P. Davies, Paul Among the Apocalypses? An 
Evaluation of the ‘Apocalyptic Paul’ in the Context of Jewish and Christian Apocalyptic 
Literature（London and New York: Bloomsbury T&T Clark, 2016）が優れている。

21）　De Boer, “Paul and Apocalyptic Eschatology,” pp. 357-66; idem, “Paul and Jewish 
Apocalyptic Eschatology,” in Joel Marcus and Marion L. Soards（eds.）, Apocalyptic and the 
New Testament: Essays in Honor of J. Louis Martyn（Sheffield: JSOT Press, 1989）, pp. 
169-90.



―　108　―

（世）をもたらし，神の支配（神の国）を打ち立てることが救いとされるが，

それは神と宇宙的敵対勢力との戦いのドラマとして描かれる。そして最後の審

判は，神が究極的最終的に悪しき勢力を滅ぼす場とされる 22）。これに対して，

法廷型では宇宙論的な敵対勢力は姿を消し，悪は被造物である人間が自由意志

によって自覚的に神を拒絶することであり，この根本的な罪に対する罰が死で

あると説明される。したがって最初の人アダムは，最初の罪人つまり意図的反

逆の代表者として強調される。この型では，救いは神が与えた律法によって生

きることであり，人間が自分の意思と決断において律法を選び取り，戒めに従

って生きることである。したがって最後の審判は，律法によって個人の生涯が

裁かれる場となる 23）。De Boer はこの二路線を「発見的なモデル」とし，実

際の黙示文書においては両者が混在する場合も多いとするが，それでも『エチ

オピア語エノク書』（エチ・エノク）1-36 章（「寝ずの番人の書」）が宇宙論

型，『シリア語バルク黙示録』（シリア・バルク）が法廷型を「比較的
4 4 4

純粋な形

態で」表すとする 24）。

従来，黙示的終末論が通常は宇宙論的ドラマとして理解されてきたのに対し

て，そうした天使的勢力による説明を排除する法廷型の黙示的終末論の存在を

主張する点で，de Boer の説は注目を集め高く評価されている 25）。しかし，

Jamie Davies は，この「二つの路線」説を詳細に検討した上で主要なテクス

トにおいて両方の要素が不可分に結びついていることを指摘し，両者が相互に

排他的ではないにもかかわらず，また de Boer 自身がこの説を「発見的なモ

デル」として提示したにもかかわらず，実際には排他的な仕方で強調している

と批判し，この説は擁護し得ないとする 26）。

22）　De Boer, “Paul and Apocalyptic Eschatology,” pp. 358-59.
23）　De Boer, “Paul and Apocalyptic Eschatology,” pp. 359-60.
24）　De Boer, Defeat of Death, p. 85.（強調は原書）。
25）　実際に，1997 年に出版された J. Louis Martyn のガラテヤ書注解は，1988 年に de 

Boer が Martyn の下で執筆した博士論文で展開したこの「二つの路線」説を取り入れてい
る。

26）　Davies, Paul Among the Apocalypses?, esp., pp. 186-93.



パウロの黙示的福音（2）　―　109　―

さらに言えば，de Boer による法廷型における律法の機能の説明も大きな問

題を孕んでいるように思われる。E. P. Sanders はこの時代のパレスチナ・ユ

ダヤ教を恵みの宗教として描き直し，それを「契約遵法主義」（covenantal 

nomism）として特徴づけたが，その中で律法遵守は救いの獲得ではなく契約

関係の維持のためであるとした 27）。これに対して de Boer による法廷型の説

明は，この Sanders の理解とは異なり，むしろ宗教改革型の理解，すなわち

律法遵守が救いの獲得の手段とされている理解と見事に重なる点に留意すべき

であろう 28）。Sanders は，de Boer が法廷型のほぼ純粋形態と見なしたシリ

ア・バルクは，Ⅳエズラの「多くの部分を利用しつつ，その全体的な見解を逆

転させ……，〔律法の〕違反にもかかわらず罪人は回復され，イスラエルは復

興されるという〔伝統的な「恵み深い神」という〕見解に戻っている」とす

る 29）。したがって，行為義認的な見解を黙示思想の一つの路線として提示す

27）　E. P. Sanders, Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of Religion
（Philadelphia: Fortress, 1977）, pp. 419-28（IV. “Palestinian Judaism 200 b.c.e.-200 c.e.: 
Conclusion”）, esp. p. 422; 河野克也「パウロの『契約遵法主義』再考―そのユダヤ教的性
格をめぐる最近の論争史によせて」，日本聖書学研究所『聖書的宗教とその周辺―佐藤研・
月本昭男・守屋彰夫教授献呈論文集』（『聖書学論集』第 46 号：リトン，2014 年）501-29 頁

（「契約遵法主義」の要約は 504 頁を参照）。
28）　De Boer はシリア・バルク（Ⅱバルク）を「法廷型」の純粋形態として提示するが，

Sanders は同書が『Ⅳエズラ記』に文書的に依存しているとして，Paul and Palestinian 
Judaism では前者を扱わずⅣエズラを詳細に検討する（409-18 頁）。Ⅳエズラは紀元 70 年の
ローマ軍による神殿破壊という惨劇を受けて，「恵み深い神」という伝統的なユダヤ教の神
観を真っ向から否定し，救いの条件として律法への「絶対的従順」を要求するという悲観主
義的理解を展開した（427-28 頁）。Sanders によれば，Ⅳエズラはそれによって 70 年の惨劇
を説明したのであり，したがってその見解をもって 1 世紀のユダヤ教全体を代表させること
は間違いである。Sanders は，Ⅳエズラの最後の幻の場面を，「ユダヤ人たちにとって〔Ⅳ
エズラを〕より好ましくするための『救済的』補遺」であるとする（418 頁）。Ⅳエズラの思
想は対話部分に表現されており，幻視者エズラが伝統的な「恵み深い神」の視点，天使がⅣ
エズラの著者の思想を表現する形で対話が展開される中，3:1-9 :22 では天使によって告げら
れた見解が，息子を失って嘆き悲しむ女を幻視者エズラが慰める場面（9:38-10 :24）を起点
に，幻視者エズラ自身の視点として内在化される（416-17 頁）。

29）　Sanders, Paul and Palestinian Judaism, p. 427.



―　110　―

る de Boer の見解には，簡単に同意できないのである。

2. ローマの支配を覆すパウロの黙示的福音

パウロの黙示的福音は，歴史の中でしばしばひどく誤解されてきた。現代に

おける誤解の代表例は，日本でも翻訳出版されまた映画化もされた一連の小説

『レフトビハインド』であろう 30）。このシリーズは「小説」という体裁を取っ

てはいるものの，その内実はディスペンセーション主義の終末理解のプロパガ

ンダである。ディスペンセーション主義の終末理解は，「患難期前携挙説」と

呼ばれる千年期前再臨説の特殊な一形態であるが，この小説によれば本物のキ

リスト者は，大患難の始まる前に空中再臨したキリストのもとへと携挙される

ので，大患難を苦しむことはない。パウロ研究との関連で言えば，この説の聖

書的根拠の一つとして 1 テサロニケ 4:15-17 が挙げられるが，はたしてパウロ

はこの箇所で本当に，患難期前携挙説を主張しているのであろうか 31）。また

同書 5:1-11 まで視野を広げてみて，パウロはこれらの箇所で実際のところど

30）　1995 年末に出版された Tim LaHaye と Jerry Jenkins による小説『レフトビハイン
ド』（Left Behind: A Novel of the Earth’s Last Days）に始まり 2007 年に完結した全 16 巻

（日本語版は英語版の中核部分 1-12 巻のみ）のシリーズは，ビデオや映画として映像化され
ているばかりでなく，様々な年齢層に向けて何通りもの形態で出版されており，子供向けの
読み物や若者向けのマンガ，果てにはボードゲームまで発売される始末である。アメリカで
のこうした熱狂を揶揄して，英国人の新約学者 N. T. Wright は一般向けの雑誌『バイブル・
レビュー』に「携挙にさようなら」という文章を寄せたが（“Farewell to the Rapture,” 
Bible Review［August 2001］, pp. 8, 52）これに対しアメリカ人の John Fitzgerald は，ディ
スペンセーション主義はイギリス人のダービー（John Nelson Darby）が発明したものなの
だから，私たちのせいにしないで大西洋のそちら側に留めておいてくれと反論している

（“Don’t Blame Us,” Bible Review［December 2001］, pp. 2, 3）。
31）　1 テサロニケ 4:15-17 は，聖書中「携挙」に直接言及する唯一の箇所であるが，ディ

スペンセーション主義の無数にある問題点の一つは，この箇所とダニエル 9:20-27 の「70
週」およびヨハネ黙示録の記述とを，それぞれの文脈を無視して強引に結びつけることである

（Craig R. Koester, Revelation and the End of All Things［Grand Rapids and Cambridge, 
U.K.: Eerdmans, 2001］, pp. 19-26 参照）。聖書 66 巻各書の固有の証言を尊重し，文脈に即し
て意味を解釈するという聖書神学の初歩的な知識さえあれば，このような恣意的な解釈は出
てこない。



パウロの黙示的福音（2）　―　111　―

のような終末論を提示しているのだろうか。以下において携挙と患難（期）に

関するパウロの発言を検討し，それらの発言がローマ帝国による支配という具

体的な状況において発せられたことを踏まえて，そのローマの支配に対する抵

抗としての側面に光を当てたい。

2.1. 1 テサロニケ書における「携挙」
文脈に即して読むならば，1 テサロニケ 4-5 章で，いわゆる「携挙」とされ

る出来事については言及されるものの，患難期について，ましてや携挙と患難

期の時間的関係については一切言及されない。4:13-18 は，主イエスの再臨を

待たずに死んだ教会員のことで嘆き悲しむ残されたメンバーを，その誤解を正

すことによって慰めるという牧会的な箇所である。この部分には患難期への言

及はない。その直後の 5:1-11 は，主の再臨の時期についての警告であるが，

文脈に即して読むならば，ここもまた患難期前携挙説を支持するものではな

い。というのも，5:1-11 の基本的な関心は，「主の日は，盗人が夜来るように

来る」というスタンダートな黙示的理解を手掛かりに，キリスト者は「光の

子，昼の子」であって夜にも闇にも属していないので，主の日が突然襲うこと

はないという解釈を提示することで，キリスト者の再臨までの生き方に対して

勧告することだからである 32）。したがってこの部分の中心は，テサロニケの

信徒たちが「平和だ。安全だ」というローマ帝国のプロパガンダによって偽り

の安心に踊らされることなく，むしろ主の再臨という厳粛な出来事を「目を覚

まし，身を慎んで（別訳：しらふで）」待ち望むように勧める後半にこそあ

る 33）。キリスト者が主の日に突然襲われることはないというパウロの主張は，

32）　1 節は導入，2-3 節は伝承（共有している信仰内容）の提示，4-5 節は伝承の再解釈，
6-11 節は再解釈に基づく勧告となる。

33）　3 節の「平和だ。安全だ」というスローガンの背景としてしばしば旧約の預言者（エ
レミヤ書）による，偽りの平和預言への批判が想定されてきたが，Helmut Koester によれ
ば，これはローマ帝国のプロパガンダ（ラテン語：pax et securitas）のギリシア語版である

（“Imperial Ideology and Paul’s Eschatology in 1 Thessalonians,” in Richard Hoesley［ed.］, 
Paul and Empire: Religion and Power in Roman Imperial Society［Harrisburg, PA: Trinity 



―　112　―

一見すると患難期前携挙説を支持するように思われるかもしれないが，実際の

比較のポイントは襲われるか襲われずにすむかではなく，むしろその到来が突

然か突然でないかという点にある。つまり夜に属して眠っているところを不意

を突かれるのか，それとも昼に属していて目を覚まして備えができているとこ

ろにやって来るのか，という点である。したがって 5 章もまた，患難期前携挙

説の聖書的根拠とはならない。さらに 5 章 1 節は περὶ δέ（ペリ・デ：〜につ

いて）という表現で新しい主題を導入しており 34），4 章後半の携挙への言及と

5 章の時期への言及とが主題の展開上切り離されているので，4 章の携挙への

言及が 5 章の破滅への言及に文脈上先行していることをもって患難期前携挙説

を主張することも不可能である。

2.1.1. 地方都市による公式の出迎え式典
1 テサロニケ 4:13-18 は患難期前携挙説にとって重要な証拠聖句とされる

が，それは特に 15 節に出てくる παρουσία（パルーシア：到来）がキリストの

「再臨」を，17 節に出てくる ἁρπάζω（ハルパゾー：引き上げる）が信仰者の

Press International, 1997］, pp. 158-166, esp. 161-62）。Jonathan L. Reed は，正面に「神聖
なるアウグストゥスの平和に」（PACI・AVGVST・SACRVM），裏面には「神聖なるアウグ
ストゥスの安全に」（SECVRIT・AVG・SACRVM）と刻まれた紀元 1 世紀イタリアに由来
する祭壇について紹介する（The HarperCollins Visual Guide to the New Testament［New 
York: HarperCollins, 2007］, p. 103）。パウロ時代のテサロニケはローマ帝国の属州マケドニ
アの首都であったことから，こうしたアウグストゥスを讃える祭壇が身近にあった可能性が
考えられる。また伝統的に再臨を示す用語と理解されてきた 4:15 のギリシア語 παρουσία（パ
ルーシア：到来）も同様に，もともとは皇帝や王の到来を示すローマ帝国の政治的用語であ
り，同じ文脈で 17 節に出てくるギリシア語 ἀπαντήσις（アパンテーシス：出迎え）ともど
も，属州など地方共同体全体がその到来に対して適切に備えて出迎えるという背景があっ
た。この点については後段を参照。

34）　パウロ書簡では，περὶ δέ は 8 回使用されている（1 コリ 7:1, 25; 8 : 1; 12 : 1; 16 : 1, 12; 1
テサ 4:9; 5 : 1）。この表現が新しい主題を導入することについては，Margaret M. Mitchell, 
“Concerning περὶ δέ in 1 Corinthians,” Novum Testamentum 31.3（1989）: 229-56; idem, Paul 
and the Rhetoric of Reconciliation: An Exegetical Investigation of the Language and 
Composition of 1 Corinthians（Louisville: Westminster John Knox, 1993）を参照。



パウロの黙示的福音（2）　―　113　―

「携挙」を指すものとして理解されてきたことによる。しかしながら，17 節に

出てくる ἀπαντήσις（アパンテーシス：出迎え）は，Jeffery Weima によれば

「ヘレニズム世界において周知の公式な出迎え儀式を指す専門用語」であり，

それゆえこの箇所に描かれている出来事は，その意味で信仰者が再臨の主を出

迎える描写として理解する必要がある 35）。16b-17 節を直訳すると，「そして，

死者たちがキリストにあってまず起き上がり，次に，私たち生きている者た

ち，〔つまり〕残されている者たちが，直ちに彼ら〔復活した死者たち〕と共

に，雲の中で主の出迎えのために，空中へと引き上げられます」となる 36）。

Weima は，この出迎え式について固定された形式はなかったとしつつも，

Erik Peterson の研究に依拠しつつ以下のように説明する。

ひとたび市の指導者たちが，王や重要な高官が市に来訪することを知るに

及ぶと，彼らはその人物の名誉を称える公式の歓迎会を催して敬意を表す

るために，公式な決議を採択する。続いて，その来訪する高官を市壁の

外，しばしば遥か遠く離れた場所で出迎える代表団の一部として，主要な

市民たち―多くの場合，神官および女性神官，高官，兵士，著名な教師

とその生徒たち，また運動競技の勝利者たちを含む―が選別される。こ

35）　Jeffery A. D. Weima, 1-2 Thessalonians（Baker Exegetical Commentary on the 
New Testament; Grand Rapids: Baker Academic, 2014）, pp. 333-34. Weima は，Erik 
Peterson の 1930 年の論文（“Die Einholung des Kyrios,” Zeitschrift für Systematische 
Theologie 7［1930］: 682-702）と，Micael R. Cosby の 1994 年の論文（“Hellenistic Formal 
Receptions and Paul’s Use of ΑΠΑΝΤΗΣΙΣ in 1 Thessalonians 4 : 17,” Bulletin for Biblical 
Research 4［1994］: 15-34）を，この主張の根拠として挙げる。 Koester, “Imperial Ideology,” 
pp. 159-60; A. Oepke, TDNT 5 :859-60; F. F. Bruce, 1 and 2 Thessalonians（Word Biblical 
Commentary 45; Waco: Word, 1982）, pp. 102-103 も見よ。

36）　この直訳では，16b 節の ἐν Χριστῷ を直前の実詞 οἱ νεκροἰ ではなく，直後の動詞 
ἀναστήσονται を修飾するものとして理解した。また 17 節の ἀπαντήσις は，続いて論じるよう
に「出迎え」と訳した。ギリシア語原文は以下の通りである。καὶ οἱ νεκροὶ ἐν Χριστῷ ἀναστήσονται 
πρῶτον, ἔπειτα ἡμεῖς οἱ ζῶντες οἱ περιλειπόμενοι ἅμα σὺν αὐτοῖς ἁρπαγησόμεθα ἐν νεφέλαις εἰς 
ἀπάντησιν τοῦ κυρίουεἰς ἀέρα.



―　114　―

の公式の歓迎団に属する者たちは，最高の衣服（たいていは白）を身に纏

い，頭には月桂樹の花冠を被った。〔市内に〕残った者たちもまた，特別

な衣装と花輪を身に着け，市を祝賀的な色で装飾した。代表団はやって来

る高官を賛美と讃歌の叫びで出迎え，その後，市内までの残りの道程をそ

の人物に付き添い，市民もまた同様に，絶え間ない叫びと称賛をもってそ

の人物を歓迎する。ひとたび市壁の内側に入ると，その高官はその地域の

祭壇で犠牲を捧げ，またおそらく選ばれた囚人たちに対して判決を言い渡

し，ある者たちを解放する一方で，ある者たちには処刑の判決を下すこと

になる 37）。

2.1.2. パウロにおけるイメージの反転
ただし，この慣習を 1 テサロニケ 4:13-18 の背景とすることに関しては，

Michael Cosby が両者の間に 6 つの相違点を列挙して無批判な同一視を牽制す

る 38）。第一に，ヘレニズムの出迎え儀式と異なり，キリストの場合は来訪の

時期が明かされないため，事前に歓迎式典を準備することができず，「目を覚

まし，身を慎んで」いるよう呼びかけられる 39）。第二に，キリストを出迎え

る参列者は，ヘレニズムの出迎え式のように特定の衣服や月桂樹の花冠を身に

着けることなく，「日常生活の只中から予期せぬ仕方で引き上げられ」，また 1

37）　Weima, 1-2 Thessalonians, pp. 333-34. この慣習の事例として，キケロによる，紀元
前 49 年のユリウス・カエサルのイタリア凱旋帰還を描いた記述（『アッティクス宛』8.16.2）
とオクタウィアヌスの初期の成功を描いた記述（『アッティクス宛』16.11.6），またイタリア
に到着したパウロをローマから途中の町まで出迎えた信仰者の描写（使徒 28 :15）と，「10
人の乙女」において花婿を出迎える乙女の記述（マタイ 25 :6）も挙げられる（Weima, 1-2 
Thessalonians, 334）。この出迎え式の記述とマタイ 21 章のイエスのエルサレム入城の描写の
比較については，宮崎誉「平和神学の基礎としての聖書学的枠組み」，西岡義行責任編集『平
和をつくり出す神の宣教―現場から問われる神学』（東京ミッション研究所，2020 年）
88-89 頁を参照。

38）　Cosby, “Hellenistic Formal Reception,” pp. 22-32.（22-28 頁：ヘレニズムの出迎え式
の構成要素，28-32 頁：1 テサロニケ 4:13-18 の相違点）。

39）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” p. 29; 1 テサロニケ 5:1-8.



パウロの黙示的福音（2）　―　115　―

コリント 15 :51-54 の情報を補足すれば，その際に復活の「霊の体」を与えら

れる 40）。第三に，キリストの出迎えの場合，参加者ではなく天使がその来訪

を告知するとされ，その際に伴うのは通常の称賛や賛美ではなく，「合図の号

令と，大天使の声と，神のラッパ」であり，それは黙示思想において神の裁き

を告げるものである 41）。第四に，キリスト出迎えの場合は，ヘレニズムの公

式な出迎え式のように，来訪する王に敬意を表して贈り物を用意するために，

寄付や税金が集められることはない 42）。第五に，Cosby は 1 テサロニケのキ

リスト来訪について，「悪しき者に対する怒りに満ちた裁きがパルーシアの主

要な要素であり，それはヘレニズムの出迎え式の記述には欠けている」と指摘

する 43）。最後の第六の相違点として，キリスト来訪の場合，ヘレニズムの高

官来訪のように，市内に入城後にその地の祭壇で犠牲を捧げることへの言及が

ないことが指摘される 44）。この点について，Cosby は，パウロの思考におい

ては，イエスがすでに決定的な仕方で自身を犠牲として献げたのであり」，そ

うした地域の祭壇で犠牲を捧げる習慣は，パウロが「人々をそこから救い出そ

うとした異教の忌むべきおぞましいしるし」であったことを根拠に説明す

る 45）。これらの相違点から，Cosby は次のように結論づける。

1 テサロニケ 4:13-17 において，ヘレニズムの公的な出迎え式の慣習は，

パウロの思考の文化的背景の一部である。彼が天的王の到来について語る

際に，おそらく彼は，自分が見聞きしたことのある壮大な出迎え式に関係

40）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” p. 29; 1 テサロニケ 4:14-17.
41）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” pp. 29-30; 1 テサロニケ 4:16.
42）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” p. 30.
43）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” pp. 30-31. Cosby は新約においてパルーシア

と裁きが密接に結びついているとして，以下の聖書箇所を列挙する。マタ 13 :24-30, 36-43, 
47-50; 24 : 36-44, 51; 25 : 1-46（特に 25 :31-32）; ロマ 2:5, 16; 1 コリ 1:7-8; 4 : 5; 5 : 5。この裁き
の要素の強調については，より詳細な検討が必要であろう。

44）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” p. 31.
45）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” p. 31.



―　116　―

する壮観のいくつかの要素を念頭に置いていたであろう。しかしながら，

その詳細は，ギリシア・ローマのモデルよりもはるかに多く，パルーシア

についてのキリスト教のヴィジョンから来ているのである。パウロの言葉

をヘレニズムの出迎え式に照らして解釈することは，有用であるとして

も，Peterson やその他の者たちが考えるほどに有用なものではない 46）。

この Cosby の結論は，しかしながら，ヘレニズムの出迎え式の背景を考慮

することを断念する理由とはならない。Cosby 自身，パウロの記述において，

このヘレニズムのモデルが「引き立て役」として意識されていた可能性を指摘

しており，むしろ上記の相違点こそ，パウロによる意図的なイメージの反転と

して解釈するべきポイントである 47）。すなわち，「パウロの意識の中では，天

よりの王の到来は，ギリシアやローマの王に対してこれまで催された最も絢爛

豪華な歓迎式の栄光をはるかに凌駕する。しかもこの壮観は，忠実な被支配民

たちによってではなく，むしろ〔天よりの〕王自身によって整えられる」ので

ある 48）。

この意図的なイメージの反転に関してもう一点補足するなら，Weima は 1

テサロニケ 4:17 で使用される動詞 ἁρπάζω について，「『教会の秘密裏の携挙』

について教えることを意図したものではなく」，この言葉が非キリスト教徒の

著作家たちによって死の非情な運命について語る際に使用されていることをも

って，そこに「言葉遊び」の可能性を指摘し，「パウロが，……ハルパゾーの

一般的なイメージを逆転させて，死ないし運命が生ける者をハデスへと『奪い

去る』（snatching away）のではなく，むしろ生ける者が『取り上げられる』

（will be snatched up）ことで，彼らが最後の敵である死に直面しなくて済む

ようになる」ことを告げているとする 49）。このように，パウロは当時のテサ

46）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” p. 31.
47）　Cosby, ”Hellenistic Formal Receptions,” p. 31.
48）　Cosby, “Hellenistic Formal Receptions,” p. 32.
49）　Weima, 1-2 Thessalonians, pp. 331-32. Weima は，「通常は生きている者からの離別



パウロの黙示的福音（2）　―　117　―

ロニケの異邦人キリスト者に馴染み深かったローマ帝国に関連する諸イメージ

を逆転させることで，はるかに優れたキリストにある希望を告げたのであ

る 50）。したがって，Weima の解釈をふまえるならば，1 テサロニケ 4:13-18

の描く「携挙」は，信仰者が終末における大患難の直前に空中に引き上げられ

ることでその「患難期」をやり過ごすというような無責任な絵空事を描いたも

のではなく，むしろ地上に到来するキリストを迎える代表団の先頭に，先に亡

くなった信仰者が整列する姿を描くことによって，生者と死者とを隔てる死を

克服する復活の主の恵みを強調し，さらに生者と死者の両者が共に復活の主を

地上にエスコートする姿を描くことで，信仰者が「いつまでも主と共にいる」

救いの完成の姿を強調するものである 51）。

これに対して，Charles Wanamaker は，この「携挙」を専ら第二神殿ユダ

ヤ教の黙示文書，特にいわゆる「昇天黙示録」52）の背景から説明し，この場

面では，再臨の主イエスと出迎え団は地上に戻ることなくそのまま天に挙げら

を示すこの言葉をもって，パウロは主と他のキリスト者との結びつきへと取り上げられるこ
とを描いている」として，Malherbe が「気の利いたひねり」（neat twist）と呼んだことを
紹介する（Abraham J. Malherbe, “Exhortation in First Thessalonians,” Novum 
Testamentum 25/3［1983］: 238-56, here p. 256, n. 84［Weima の 255 頁は間違い］）。

50）　テサロニケは紀元前 148 年にローマ帝国の属州マケドニアの首都とされ，紀元 1-4
世紀の考古学的証拠は，この都市が皇帝祭儀およびローマのエリート層の影響の拠点であっ
たことを示す（Laura Salah Nasrallah, Archaeology and the Letters of Paul［Oxford: Oxford 
University Press, 2019］, pp. 234-38）。

51）　ヘレニズムの出迎え式では，被支配民の側が来訪する皇帝や高官に対する忠誠心の
表明として市の外に出て相当な距離を迎えに行くのに対して，パウロの描写においてはキリ
ストの方が信仰者を引き上げており，行動の主体はあくまでもキリストの側に置かれる。さ
らにヘレニズムの出迎え式では来訪する皇帝や高官の滞在が一時的なものであるのに対し
て，復活の主の到来は永続する恵み，救いの完成として描かれる。再臨のキリストは，被支
配民に「仕えられる」存在としての皇帝や高官とは異なり，徹頭徹尾「仕える者」として描
かれている（マコ 10 :45; ルカ 22 :25-27; ヨハ 13 :12-15; 1 コリ 10 :24, 33-11 :1 参照）。

52）　「昇天黙示録」については，M. ヒンメルファーブ『黙示文学の世界』，高柳俊一訳
（教文館，2013 年［原書 2010 年］），特に第 2 章「『寝ずの番人の書』と天への上昇」（31-54
頁），および，Martha Himmelfarb, Ascent to Heaven in Jewish and Christian Apocalypses

（New York and Oxford: Oxford University Press, 1993）を参照。



―　118　―

れるとする 53）。Wanamaker は，創世記 5:24 のエノクの昇天の場面で，七十

人訳聖書（LXX）では同じ動詞 ἁρπάζω が使われていることをその根拠の一つ

として指摘する 54）。Wanamaker の説明は，パウロの背景として第二神殿期の

黙示思想に注目する点は評価できるものの，異教徒出身のテサロニケの信徒た

ちが想定される読者であることを考えるならば，やはりヘレニズムの出迎え式

のイメージがここでの主要な背景であり，それがパウロによって意図的に反転

されていると考えるべきであろう。したがって，パウロの描写においては信仰

者が再臨の主を地上にエスコートするのではなく，彼らを空中に引き上げた再

臨の主ご自身が，彼らを地上へとエスコートするのである。テサロニケの信徒

たちは，パウロの宣教を通して「偶像から神に立ち帰って，生けるまことの神

に仕えるようになり，また，御子が天から来られるのを待ち望むようになっ

た」（1 テサ 1:9-10）。彼らは，かつては支配者であるローマの総督や高官の到

来に際して入念に準備をし，細心の注意を払って出迎え式を行っていたが，今

や冷酷なローマと非情な死への恐れから解放されて，御子の到来を待ち望んで

いる。このようにパウロは，出迎え式のイメージを反転させることで，ローマ

の支配を覆す黙示的福音を告げているのである。

53）　Charles A. Wanamaker, The Epistles to the Thessalonians: A Commentary on the 
Greek Text（NIGTC; Grand Rapids: Eerdmans, 1990）, pp. 174-76.

54）　Wanamaker, The Epistles to the Thessalonians, p. 175.

ヘレニズムの出迎え式 イエスの出迎え

来訪時期 事前の告知　→　入念な準備 事前告知なし　→　目を覚まして待つ

参列者 最高の衣服・花冠 日常生活のまま：霊の体の付与

到着の告知 参列者の側による告知 合図の号令・大天使の声・神のラッパ

贈り物
来訪者へ：寄付・税負担

＊非支配民による支配者の歓待！
再臨の主から：霊の体

＊信仰者は非支配民ではない！

基調
歓迎：恩赦と処刑

＊「処刑」は明らかに「裁き」！
悪しき者への怒りに満ちた裁き

＊むしろいつまでも主と共にいる喜び！

入場後の儀礼 地域の祭壇での犠牲
犠牲祭儀はなし

＊地域の祭壇での犠牲は異教の祭儀

ヘレニズムの出迎え式とイエスの出迎えの対比（＊は筆者による説明）



パウロの黙示的福音（2）　―　119　―

2.2. パウロにおける「患難」
以上の議論から，パウロが携挙に直接言及する 1 テサロニケの箇所が特殊な

終末論の型を提示するものではなく，むしろローマ帝国が喧伝する「平和と安

全」が偽りに過ぎないことを，テサロニケの信徒たちに馴染み深かった出迎え

式のイメージを反転させることで強烈に印象付けるものであったことが明らか

になったが，次にパウロが患難に言及する箇所に短く目を向けたい。

2.2.1. パウロにおける終末論的「患難」の意識
終末における大患難というモティーフは黙示的終末論の特徴の一つとされる

が，その根底には旧約聖書預言書における「主の日」の預言がある 55）。この

「主の日」の表象に結び付けられた「混乱」（エゼキエル 7:7）や，「怒り……

苦しみと悩み……荒廃と滅亡……闇と暗闇……雲と密雲」（ゼファニヤ 1:15）

といったイメージは終末論的患難を想起させるものであるが，旧約聖書におけ

る用例では，「主の日」はイスラエルの敵に対する裁きよりもむしろ，神に背

いたイスラエルに臨む裁きとしてより多く描かれる 56）。ただし，強大な軍事

大国による迫害の状況下においては，確かに主の日のイメージは神による敵か

らの救いが大きな位置を占める。パレスチナにおいては，ヘレニズム時代の危

機，特に紀元前 2 世紀半ばのアンティオコス 4 世エピファネスによる組織的か

つ苛烈なユダヤ教迫害と，それに対抗して武装蜂起したマカベア戦争の危機に

際して黙示思想が終末論的色彩を色濃く帯びる中，そうした迫害を終末論的患

難期と捉え，その中で苦しむ義人の速やかな救済，さらには迫害の中で命を落

とした義人の復活に対する期待が繰り返し強調されるようになっていった57）。

こうした切迫した終末論的時間意識はパウロ自身も共有していたものであ

55）　「主の日」については，河野克也「主の日」，鍋谷堯爾・藤本満・小林高徳・飛鷹美
奈子編『聖書神学事典』（いのちのことば社，2010 年），426-28 頁を参照。

56）　河野「主の日」427 頁。ゼファ 1:15（LXX） は「苦しみ」に θλῖψις を充てる。
57）　河野「パウロの黙示的福音（1）」158-60 頁参照。



―　120　―

り，1 テサロニケ 5 章の他に，1 コリント 7 章では「時が縮まっている」こ

と，また「この世の有様は過ぎ去る」ことを強調して，その終末論的時間意識

を根拠に結婚や再婚に関する具体的な指示を与えている（25-35 節）。こうし

た発言とともに，大患難ないし患難期という黙示的表象をパウロがどのように

理解したかを知るためには，患難に関する用語（名詞 θλῖψις, 動詞 θλίβω）がパ

ウロ書簡でどのように使用されているかを検討する必要がある。

患難に関する用語を検討する際に問題となるのは，はたしてパウロの用法が

共観福音書やヨハネ黙示録に出てくる終末における大患難と同じと言えるかど

うか，という点である。この問いへの答えは，実際にはかなり複雑なものであ

る。まず名詞 θλῖψις は 20 回使われているが，一見するとほぼすべて一般的な

苦難という意味や，また宣教に伴う困難という意味で使われているように見え

る 58）。特にローマ書と 2 コリント書に集中しているが，ローマ 2:9 で終末に

おける神の正しさの文脈で言及される以外は，特に限定されずに使われている

ようである。2 コリント書では，パウロとコリント信徒との関係が悪化してい

た状況を背景とするほか，主としてパウロの宣教に伴う困難の意味で使われて

いる。1 テサロニケ書では，教会が直面している困難とパウロの宣教に伴う困

難の意味で使われている。動詞 θλίβω は，4 回のみと少ないが，やはり名詞の

場合と同様，パウロの宣教に伴う困難の意味で使われている 59）。ではこうし

58）　ロマ 2:9; 5 : 3（2 回）; 8 : 35; 12 : 12; 1 コリ 7:28; 2 コリ 1:4（2 回）, 8; 2 : 4; 4 : 17; 6 : 4; 7 : 4; 
8 : 2, 13; フィリ 1:17; 4 : 14; 1 テサ 1:6; 3 : 3, 7。ここではいわゆる真正 7 書簡に限定して考察す
る。日本語訳について言えば，口語訳聖書は 1 コリ 7:28 で「苦難」，2 コリ 8:13 で「苦労」
と訳す以外は一貫して「患難」と訳す一方で，聖書協会共同訳は，ロマ 2:9 で「苦しみ」，1
コリ 7:28 と 2 コリ 8:13 で「苦労」，2 コリ 2:4 で「苦悩」，同 8:2 とフィリ 4:14 で「苦し
み」，フィリ 1:17 では不定法 ἐγείρειν との組み合わせで「苦しめよう」と訳す以外は「苦
難」と訳す。ちなみに新改訳 2017 は 2 コリ 1:4 の 2 回 , 2 : 4, 8 : 2 で「苦しみ」と訳し，2 コ
リ 8:13 で「苦労」と訳し，フィリ 1:17 では不定法 ἐγείρειν との組み合わせで「苦しめよう」
と訳すが，それ以外は，すべて「苦難」である。

59）　2 コリ 1:6; 4 : 8; 7 : 5; 1 テサ 3:4。日本語訳では，口語訳は 2 コリ 4:8 が「患難を受け
る」の他は皆「患難に会う」と訳す一方で，聖書協会共同訳は，2 コリ 1:6; 1 テサ 3:4 が「苦
難に遭う」，2 コリ 4:8 は「苦難を受ける」，同 7:5 は「苦しみに遭う」となっている。新改



パウロの黙示的福音（2）　―　121　―

た事態は，パウロの用法が一般的なものであってそこから終末の大患難につい

ての結論を導き出すことはできない，ということを示しているのだろうか。

しかしながら，注意深く読み進めると，こうした一見すると一般的な用法

が，実はパウロの切迫した終末意識において非常に黙示的な意味を担っている

ことがわかる。パウロは，主の再臨をおそらく自分の存命中に起こることとし

て待望していた。1 テサロニケ書では，「キリストにある死者たち」の復活と

区別して，「主が来られる時まで生き残る私たち／生き残っている私たち」の

携挙を語っている（4:15-17）。同様の区別は，その 5 年ほど後に書かれた 1 コ

リント 15 章でも繰り返されている（15 :52）60）。またすでに見たように，1 コ

リント 7 章では，「この世の有様は過ぎ去る」ことが，具体的な勧告の根拠と

して強調されている（7:31）。さらにその 1 年ほど後のローマ書でも，切迫し

た終末の待望はまったく衰えていないように見られる（13 :11-14）。

このような切迫した再臨待望のもと，パウロは異邦人の使徒としての使命に

邁進していったが，その過程でパウロは，いくつかの箇所で列挙しているよう

に常に多くの困難や苦難を経験した 61）。これは宣教に必然的に伴う苦難であ

るが，パウロはそれを救済論的に理解していた。それは「苦難（θλῖψις）が忍

耐を生み，忍耐が品格を，品格が希望を生む」からであるが，その希望は終末

論的な救いの希望である（ロマ 5:3-4，1-11 節参照）。またさらに，「このしば

らくの軽い苦難（θλῖψις）は，……比べものにならないほどの重みのある永遠

訳 2017 は 2 コリ 1:6 が「苦しみにあう」，4:8 が「苦しめられる」，7:5 が「苦しんでい」る
で，1 テサ 3:4 は「苦難にあう」となっている。

60）　ただし，2 コリ 3:18 で「栄光から栄光へと，主と同じ形に変えられ」ると述べる部
分では同様の変容が示唆されていると読める一方で，4:14 では「私たち」の「復活」が確か
な希望として語られ，さらに 4:16 では「私たちの外なる人が朽ちる」可能性，5:1 では「私
たちの地上の住まいである幕屋〔が〕壊れ」る可能性が示唆されるが（聖書協会共同訳），
これらの発言をもって，パウロの終末理解の後退と見るべきかについては慎重であるべきで
あろう。

61）　最も有名なのは 2 コリ 11 :23b-27 であるが，このほか 2 コリ 12 :10 や 6 :3-10，また
より具体的な困難を指す 2 コリ 1:8-10; 1 コリ 15 :32a，そしてフィリ 1:12-14 における投獄
への言及も重要である。



―　122　―

の栄光をもたら」すが，それは終末における復活の希望を述べたものである

（2 コリ 4:17，4 :10-5 :10 参照）。このように切迫した終末意識のもとで，苦難

／患難は救済論的意味を持つものとして理解されているが，結局のところ，そ

れはパウロが苦難／患難を一般的な苦難としてではなく，きわめて終末論的

な，さらに言えば黙示的な現象として理解していたことを示す。

そのことを示す最も明らかな箇所は，ローマ 8:18-39 である。この箇所は 2

コリント 4:17 と並行する現在の苦しみと将来の栄光という対比をもって始ま

る明確に終末論的な部分である 62）。ここでは「被造物が虚無に服したこと」，

つまり「滅びへの隷属」状態にあるという黙示的な現状分析がなされている

が，この文脈において「今この時の苦しみ（παθήματα: 複数形）」が「共に呻

き，共に産みの苦しみを味わっていること」として説明されているのである

（18-25 節）。パウロは 2 コリント書において，苦しみ（πάθημα）と患難

（θλῖψις）とを同意語として使っていることから，ここローマ 8 章でも同様で

あると考えられる。また 8:35 では，苦難（θλῖψις）も私たちをキリストの愛か

ら私たちを引き離すことができないことが強調されるが，それに続く 8:38-39

では，死，命，天使，支配者，現在のもの，将来のもの，力あるもの，高いも

の，深いものを列挙し，そうした一切の被造物が「私たちの主キリスト・イエ

スにある神の愛」の前には全く無力であり，神に敵対し得ないとされる（8:38-

39）。この網羅的なリストからも，パウロにとって苦難／患難は一時的な困難

62）　「被造物全体が……共に呻き，共に産みの苦しみを味わっていること」（8:22）に言
及する 8 章は言うまでもなく，ローマ書全体が基本的に終末論的であり，さらに言えば黙示
的な文書であることを，ここで強調しておきたい。後述するように，ローマ書の中心とも言
える神の義という概念もまた，ケーゼマンが指摘する通り黙示的な概念である。ローマ 8:18
と 2 コリ 4:17 の並行について言えば，ローマ 8:18 では παθήματα（苦しみ：単数形は 
πάθημα）という別の用語が使われているものの，内容的には同じことが言われている。この 
πάθημα（動詞：πάσχω）は，キリストの受難に関しても使われる用語であり，2 コリント 1
章でも， θλῖψις/θλίβω と πάθημα/πάσχω が同意語として使われる中，5 節でのキリストの苦し
み（πάθημα）への言及が全体を根底から意味づけている。またフィリピ 1:29 では，パウロ
は「キリストのために苦しむこと（πάσχειν）も，恵みとして与えられている」として，苦し
みがキリスト者の生を必然的に特徴づけるものであることを教えている。



パウロの黙示的福音（2）　―　123　―

ではなく，神に敵対する霊的勢力の働きという黙示的な文脈において理解され

るべきものであることがわかる 63）。

私たちはヨハネ黙示録や共観福音書の「小黙示」と呼ばれる部分（マルコ

13 章およびその並行箇所）に引きずられて，パウロの語る苦難を，将来やっ

て来る特別な大患難と区別して考える傾向がある 64）。しかしその区別をパウ

ロに読み込むべきではない。というのも，パウロは自身も協働者たちも共に，

今すでに終末論的苦難の只中で宣教の働きを担っているとの強烈な自覚を持っ

ていたからである。パウロにおいては，主の日，つまりキリストの再臨という

終着点は，決してキリストの死と復活という開始点とも，両者の間に挟まれた

終末論的現在（中間期）とも切り離されていない。これら三つの要素は，全体

が神による黙示的救済の出来事として，一つのものとして理解されているので

63）　8:35 で苦難（θλῖψις）に続いて挙げられている「行き詰まり」は στενοχωρία であり，
新約中 4 回だけ使われる （ロマ 2:9; 8 : 35; 2 コリ 6:4; 12 : 10［ロマ 2:9 では「悩み」と訳され
る］）。ロマ 2:9 で終末における神の裁きとして言及される他は皆，パウロの宣教的苦難のリ
ストである。2 コリ 12 :10 以外では皆， θλῖψις（2:9 では「苦しみ」と訳される）と共に使用
されているものの，頻度が少ないこともあって，どこまで同意語として使われているかは確
言できない。

64）　共観福音書の「小黙示」について言えば，マルコ 13 章では，十字架を前にしたイエ
スが弟子たちに，これから起こることとして神殿の崩壊と大患難を予告するが，その並行箇
所であるマタイ 24 章ではその終末論的予告の一部が元の文脈から移されて，10 章の 12 人の
宣教派遣に際しての指示として使われている（マコ 13 :9, 11-13 → マタ 10 :17-22）。これは，
イエスの予告した終末の大患難はすでに現実に経験されている，というマタイの終末論的自
覚を表すものと考えられるが，そうした意識はパウロの終末意識と重なり合う。しかしこの
ことは，マルコがパウロやマタイと異なる終末論を持っていたということではない。マルコ
13 章で直接語りかけられているのはペトロ，ヤコブ，ヨハネ，アンデレというガリラヤで最
初にイエスに従った漁師たちであり（3 節），終末論的苦難の只中で聖霊の導きによって福音
を宣教することが予告されているのも（9-13 節），直面する黙示的な災いが警告されている
のも（14-23 節），「気をつけていなさい」と呼びかけられているのも，文脈上は「あなたが
た」つまりイエスの弟子たちという形になっているが，しかしその「あなたがた」は，最終
的には「すべての人」，つまりマルコ福音書の「読者」（14 節）をも含むすべての弟子へと拡
大されている（37 節）。苦難／患難をすべての信仰者の経験と見る点では，マルコも一致し
ていると言えよう。



―　124　―

ある。この点を見失う時，私たちのパウロ理解もまた歪なものとならざるを得

ない。

ここまでの議論を要約するなら，パウロにとって苦難／患難は，信仰者およ

び被造物を虚無に服させ滅びへと隷属させる，神に敵対する霊的勢力の具体的

な顕われであって，極めて黙示的な現象であると言える。それゆえに苦難／患

難は，このような黙示的な敵対勢力に対抗して福音を宣教する者，つまり神の

側に付く者たちが必然的また不可避的に経験するものである。しかし苦難／患

難はまた，キリストの苦しみに共に参与するという救済論的な方向性を持つも

のでもある。

2.2.2. パウロの苦難理解における終末論的現在
この救済論的な方向性を持つ苦難という理解の鍵となるのが，パウロの終末

意識である。パウロにとって，終末の苦難／患難はやがて将来，世の終わりの

時にやって来るものではなく，すでに現実となっているものである。「今こ

そ，恵みの時，今こそ，救いの日」（2 コリ 6:2）という宣言が示すように，パ

ウロは自分が今すでに終末の只中にいると理解していた。パウロにとって，キ

リストの死と復活こそが終末における神の決定的な介入であり，死者の復活と

いう救いの完成また創造の完成を開始させた起点なのである。それゆえにこそ

パウロは，キリストの復活を単独の出来事としてではなく，あくまでもそれに

続く死者の復活の「初穂」として強調した（1 コリ 15 :20）。

本稿第 2 部冒頭において，小説『レフトビハインド』に代表されるディスペ

ンセーション主義の患難期前携挙説について触れ，その歪な終末論がパウロに

当てはまらないことを釈義的に確認したが，本稿を締め括るにあたり，パウロ

の終末論的現在の自覚との関連で，千年期前再臨説 65）もパウロに当てはまら

ないことを確認したい。そもそもパウロ書簡には千年（χίλια）という用語は一

度も使われていないが，その用語の内実をとってキリストの千年間の支配とし

65）　「千年期前再臨説」は，終末におけるキリストの千年間の支配に先立ってキリストが
再臨するとの理解を指す。



パウロの黙示的福音（2）　―　125　―

てもなお，パウロの理解する再臨とキリストの支配との位置関係は，千年期前

再臨説とは異なる。むしろ C. E. Hill による 1 コリント 15 :20-28 の詳細な研究

が示すように，パウロはキリストの支配を，将来において到来するものとして

ではなく，復活から再臨までの「現在」のこととして考えていたのであ

る 66）。これに対して Seth Turner は，1 テサ 4:13-18 の議論を手がかりに，パ

ウロが地上の中間的なメシアの王国を期待していたとする 67）。Turner は 4 :15

にある「先になる」（φθάνω）という語の中心的意味が時間的先行性にあるこ

とを強調し，ここでテサロニケの信徒たちの間で問題となっていたのは，再臨

の際に生きている信徒たちは再臨によって始まる地上の中間的なメシアの王国

に参加できる一方で，その時点で死んでいる信徒たちは最後の復活の時まで眠

ったままであり，この地上のメシアの王国には参加できないと考えていたため

悲しんでいたのだとする 68）。しかし，4:13 で嘆き悲しんでいる「希望を持た

ないほかの人々」という表現は，体の復活を信じない異教徒たちを指す表現と

取るべきであり，Turner の議論が要請するような，復活を信じてはいても地

上の中間的メシアの王国について不十分な理解しか持っていない人々といった

複雑な想定は不可能である。また Turner の議論は，1 コリ 15 :23-28 をパウロ

以前の伝承に基づく「『黙示的な』余談」として 15 章の議論の流れから分離す

ることによって時間的配列を変えているため，説得力に欠ける。

66）　C. E. Hill, “Paul’s Understanding of Christ’s Kingdom in I Corinthians 15 : 20-28,” 
Novum Testamentum 30/4（1988）: 297-320. Hill は，パウロの議論の構造と展開をギリシア
語本文の分析を通して論じ，24-28 節にかけて集中構造を見出す。その外枠にあたる 24 節 a

（A）と 28 節（A’）では，キリストが王国／支配を父なる神に引き渡すことが語られ，その
中心にあたる 26 節（D）では，最後の敵としての死の無力化が語られる（Hill, p. 300）。Hill 
の議論は極めて詳細なものであり，従来の区分においてキリストの支配を再臨から終末まで
とする古典的千年期説（千年期前再臨説），高挙（復活）から終末までとする修正千年期説，
高挙（復活）から再臨までとする非千年期説の三つの選択肢に整理されてきたが，その分類
で言えばパウロは非千年期説ということになろう。

67）　Seth Turner, “The Interim, Earthly Messianic Kingdom in Paul,” Journal for the 
Study of the New Testament 25.3（2003）: 323-42.

68）　Turner, pp. 328, 332.



―　126　―

Victor Paul Furnish はこの 1 コリ 15 :23-28 について，キリストの支配を復

活から再臨までとする Hill の解釈に同意する 69）。さらに Furnish は，一貫し

て神中心的であるパウロの神学的特徴を挙げつつ，「パウロが語っているのは

神の支配についてであって，キリストの支配についてではない」とし，「確か

に現在支配している（basileuein, v. 25）のはキリストであるが，支配そのもの

（［hē］ basileia, vv. 24, 25）は神に属する」と述べる 70）。1 コリ 15 :24 には，再

臨するキリストが「あらゆる支配，あらゆる権威と勢力を無力にして，父なる

神に国を引き渡」すことが記されているが，続く 25 節では，この国について

詩編 110 :1 が引用されて，それが「キリスト〔が〕すべての敵をその足の下に

置くまで……支配されることになっている」国として説明されている。このパ

ウロの説明によれば，キリストの支配は再臨までの間，つまりすべての敵を無

力化するまでの間なのであり，そのことが実現する再臨の時に，この国を父な

る神に引き渡すのである。パウロの理解では，フィリピ 2:6-11 のキリスト讃

歌やローマ 1:3-4 の御子に関する伝承が示すように，復活こそがキリストの王

座への着座を意味する出来事であり，その神の右の座において，キリストは

「私たちのために執り成してくださる」（ロマ 8:34）。

このように，キリストの支配は復活によって始まり再臨において完成する中

間期を示すものであって，先に見た復活を開始点，再臨を終着点とする神の終

末論的救済行為の黙示的理解と構造において一致する。一見すると詳細な終末

論的シナリオを描いているように見える 1 コリ 15 :23-28 も，23 節で「初穂で

あるキリスト」の復活に続いて収穫全体である死者の復活 71）を挙げた後は，

69）　Victor Paul Furnish, The Theology of the First Letter to the Corinthians（Cambridge: 
Cambridge University Press, 1999）, pp. 116-18. Furnish が Hill の結論を受け入れている点
については，Furnish, p.117, n. 18 を参照。

70）　Furnish, 117-18.
71）　23 節の「キリストに属する者たち」（οἱ τοῦ Χριστοῦ：直訳は「キリストの者たち」）

は，死者の復活を信仰者に限定しているように読めるが，45 節の短いアダムとキリストの対
比や，ロマ 5:12-21 でより詳細に展開されるアダムとキリストの対比では，アダム一人によ
って死がすべての人を支配した影響よりもイエス・キリストによる恵みが及ぼす影響の方が



パウロの黙示的福音（2）　―　127　―

「世の終わり」（24 節）と「最後の敵」である死の無力化（26 節）を挙げるだ

けであり，全体として三段階の極めて大まかな提示に過ぎない。しかも，死者

の復活と世の終わり／死の無力化は「キリストの来臨」72）のときの一まとま

りの出来事として提示されており，実際には二段階とも言える簡素なシナリオ

であり，「シナリオ」とも言えないほどである 73）。端的に言えば，パウロは詳

細な終末論的時刻表によって安心を得る必要はなく，神に全幅の信頼を置いて

いるのである 74）。

結語

本稿では，『神学』85 号掲載論文「パウロの黙示的福音（1）―黙示思想

研究史の背景から探る」の議論を受けて，まずその補足として，Martinus C. 

de Boer によるパウロの黙示思想の理解を取り上げ，ユダヤ教黙示思想の定義

の側面と，宇宙論型と法廷型という二つの経路への分類の側面から分析し，そ

の理解がどちらの側面においても不十分であることを示した。

はるかに優っているとの主張が展開されていることから，ここでの「キリストに属する者た
ち」は初穂が保障する収穫全体，つまりすべての人を指すと考えられる。このように理解す
る方が，最終的に「神がすべてにおいてすべてとなられる」（1 コリ 15 :28）とするパウロの
発言ともよく合致する。

72）　1 コリ 15 :23（聖書協会共同訳欄外注 a 直訳による）。
73）　23 節の冒頭部分は「一人一人にそれぞれ順番があ」ると訳されるが，「順番」と訳さ

れる τάγμα は軍隊用語として「部隊」を意味することから，ここでパウロが焦点を合わせて
いるのは個人ではなく集団であると考えられる。最初の単語 ἕκαστος も「一人一人」という
よりも「それぞれ」であり，その後の ἐν τῷ ἰδίῳ も「自分の」といった意味であることか
ら，「しかし，それぞれは固有の集団においてである」と訳すことも可能である。

74）　Turner は，地上の中間的メシアの王国を想定する自身の解釈の根拠として，現存す
る初期ユダヤ教黙示文書の中からメシアの王国の期間を示すⅣエズ 7:26-28（400 年）; シリ
ア・バルク 29 :3-30 :1; 40 : 1-4; 72 : 2-74 :3; ヨハネ黙示録 20 :4-6（1000 年）を挙げるが，これ
らはすべて紀元 70 年のエルサレム神殿の破壊という悲劇的出来事以後に書かれたものであ
り，その点では危機的な時代に終末へのカウントダウンを計算したダニエル書と類似する

（この点については，河野「パウロの黙示的福音（1）」158-59 頁を参照）。これらの書と，紀
元 50 年代に書かれたパウロ書簡とを同列に扱うことには注意が必要であろう。



―　128　―

続く第 2 部では，1 テサロニケ 4-5 章に提示されるパウロの終末理解を釈義

的に分析し，それがマーケティングの手法によって拡散されているディスペン

セーション主義の歪な終末論的シナリオとは無関係であり，むしろローマ帝国

の支配という具体的な歴史的背景の中で語られた黙示的福音であることを論じ

た。

パウロが指し示す神の御子の到来は，ローマ帝国の「平和と安全」というプ

ロパガンダが実際には軍事力と経済力による支配でしかないという実態を開示

し，神による平和の支配という真実の希望を開示する。この点において，パウ

ロが告げる福音は定義上の本来的な意味で「黙示的」な福音である。したがっ

て，パウロが 1 テサ 5:23 の祝禱において神を「平和の神」（1 テサ 5:23）と呼

ぶのは，この背景に照らして極めて意図的なことであると言える。

このように解釈されたパウロの終末論は，現代の私たちに何を語りかけるだ

ろうか。確かにパウロは，終末における救いの完成について一定のプロセスを

提示するが，それは詳細な終末論的時刻表に従って，一方では世界の破滅的終

局を，他方では自分たち（義人）の救済を指折り数えて待つようなものではな

かった。パウロの終末論は，むしろ神の愛の本質を開示することに主眼を置く

ものであり，すでに開始されたキリストの支配の中に生きる者たちが，キリス

トの死と復活に表された神の愛に信頼し，またこの神の愛から私たちが引き離

されることがないように，神の右の座で執り成しておられる神の御子に信頼し

て，現在の生においてこの愛を実践することを促すものなのである。

（かわの・かつや）




