
―　66　―

伝道者アウグスティヌス
―『説教』213 における「信条の伝達」，その翻訳―

本 城 仰 太

今回の『神学』86 号の主題は「伝道者論」であり，2025 年 1 月の教職セミ

ナーのテーマは「福音の担い手：伝道者論をめぐって」である。古代教会や古

代教父の包括的な「伝道者論」を論じることは至難の業であるため，本稿では

ヒッポのアウグスティヌスの「信条の伝達」（traditio symboli）を取りあげた

い。

ケリーの研究に代表されるように 1），信条が洗礼にかかわりを持つケースと

して二つが存在している。一つは，全体の儀式のクライマックスとして洗礼が

授けられる時である。志願者が洗礼槽の水の中に入り，三つの質問（あなたは

父・子・聖霊を信じるか）が問われ，「私は信じます（credo）」とそれらに答

える。そのようにして水の中に入れられ，洗礼が授けられる。もう一つは，洗

礼式に向けての準備段階での宣言的信条の「伝達」と「復唱」である。たいて

いの場合は洗礼式の一週間前，司教（もしくは聖職者）が志願者に信条の言葉

を講解しながら「信条の伝達」（traditio symboli）を行った。そして志願者は

「伝達」された信条を自分のものとすべく暗記し，「信条の復唱」（redditio 

symboli）を行った。このような「伝達」と「復唱」の実践は，初代教会にお

ける多くの教会で見られることであり 2），アウグスティヌスの『説教』にも複

1）　J. N. D. ケリー『初期キリスト教信条史』（服部修訳，一麦出版社，2011 年）の第 2 章
「信条と洗礼」を参照。

2）　東方では，エルサレムのキュリロスの『教理講話』（348 年頃）を挙げることができ，
エルサレムで行われていた洗礼前教育や洗礼式，さらには洗礼後教育の様子を知ることがで



伝道者アウグスティヌス　―　67　―

数の信条講解が記録されている。

本稿ではアウグスティヌスの信条講解の一つである『説教』213 を取りあ

げ，「伝道者」アウグスティヌスが「福音の担い手」として受洗志願者へ伝達

した信条の内容を見ていきたい。

『説教』213 について

英訳をした Hill は，この説教がなされたのは 410 年の少し前のことである

としている 3）。また Hill の英訳を載せている Essential Sermons の注を書いて

いる Doyle は，『説教』212（410-415 年）がなされた直前ということから

410-412 年頃としている 4）。いずれにしても，アウグスティヌスがドナティス

ト論争に一区切りをつけ，ペラギウス論争が勃発し，司教としての働きに成熟

していた 410 年前後の説教と想定してよいだろう。

ここで講解している信条は「ミラノ信条」である。387 年にアウグスティヌ

スはミラノの司教アンブロシウスから洗礼を授かった。その時に教えてもらっ

たのがこの信条であり，アウグスティヌスにとっても親しんでいた信条だろ

う。その「ミラノ信条」を用いてヒッポで受洗志願者への信条講解を行ってい

るのが，この『説教』213 である。

きる。洗礼式に至るまでのプロセスで，志願者に信条が伝達された（キュリロス『教理講
話』5.12）。また，『使徒憲章』の 7 冊目（4 世紀末のシリアの典礼の慣習を再現している）
では，洗礼前の徹底した信仰指導が強調されている（『使徒憲章』39）。その他にも，ヨアン
ネス・クリュソストモス（396 年にアンティオキアでなされたコリントの信徒への手紙一
15 :29 の説教）やモプスエスティアのテオドロス（『教理問答教育』）にも同様のことが見ら
れる。西方では，ルフィヌスが『使徒信条講解』で報告しているように，ローマの教会では
洗礼志願者は人々が聞いている中で信条を「復唱」することが一般的であった（『使徒信条
講解』3）。アウグスティヌスも同様に，ローマにおいて信条の「復唱」がなされていたこと
を明らかにしている（『告白』8.2.4）。

3）　J. E. Rotelle（ed.）, E. Hill（translation and notes）, The Works of Saint Augustine: A 
Translation for the 21st Century, Vol. III/6: Sermons 184-229Z, New Rochelle, New York: 
New City Press, 1993, p.147.

4）　B. Ramsey（ed.）, D. E. Doyle（introduction and notes）, E. Hill（trans.）, Essential 
Sermons（The Works of Saint Augustine）, New York: New City Press, 2007, p.264.



―　68　―

アウグスティヌスは別の信条も知っていた。それが「ヒッポ信条」であり，

『説教』215 には「ヒッポ信条」での受洗志願者への信条講解がなされている。

この説教がなされた年代については，391 年や 395 年から 425 年まで幅広い意

見があるが 5），時期や状況に応じて，二つの信条をアウグスティヌスは使い分

けていたのだろう。

この『説教』213 で講解されている「ミラノ信条」の再構成を以下に示して

おく。

【ラテン語】6）

Credo in Deum, patrem omnipotentem,

et in Iesum Christum, filium eius unicum, dominum nostrum,

qui natus est de spiritu sancto et virgine Maria,

sub Pontio Pilato crucifixus et sepultus;

tertia die resurrexit a mortuis;

ascendit in caelum;

sedet ad dexteram patris;

inde venturus iudicaturus vivos et mortuos;

et in spiritum sanctum,

in sanctam ecclesiam,

in remissionem peccatorum,

carnis resurrectionem.

【日本語訳】

私は全能の父なる神を信じます。

5）　J. E. Rotelle（ed.）, E. Hill（translation and notes）, The Works of Saint Augustine: A 
Translation for the 21st Century, p.165 の注 1 を参照。

6）　W. Kinzig, Faith in Formulae: A Collection of Early-Christian Creeds and Creed-
related Texts. 4 vols., New York: Oxford University Press, 2017, §316（e）



伝道者アウグスティヌス　―　69　―

また，イエス・キリスト，その独り子，私たちの主を

聖霊と処女マリアから生まれ，

ポンテオ・ピラトの下で十字架につけられ，葬られ，

三日目に死者の中から甦り，

天に昇り，

父の右に座し，

そこから来られ，生きている者と死んでいる者とを審かれます。

また，聖霊を

聖なる教会，

罪の赦し，

体の甦りを。

以下の『説教』213 の訳では，上の「ミラノ信条」の日本語訳に合わせ，信

条の言葉の部分にアンダーラインを引いた。古代の時代のどの信条講解の説教

でもそうであるが，信条の言葉はひとまとめに示されずに，部分的に区切られ

て示された上で講解がなされた。それらのバラバラになっている信条の言葉を

ひとまとめにしたのが，信条を「再構成する」ということである。

翻訳にあたって，底本として G. Morin（ed.）, Sancti Aureli Augustini Tractatus 

sive Sermones Inediti ex Codice Guelferbytano 4096: Detexit adiectisque 

commentariis criticis primus, Kempten & Munich, 1917, 1-11 のラテン語を用

いた。J. P. Migne（ed.）, Patrologia Latina, vol. 38, Paris, 1865, 1060-5 のラテ

ン語も参照した（ただしこちらの Migne 版には最初の 1 と最後の 11 の部分が

欠けている）。また，英訳である J. E. Rotelle（ed.）, E. Hill（translation and 

notes）, The Works of Saint Augustine: A Translation for the 21st Century, 

Vol. III/6: Sermons 184-229Z, New Rochelle, New York: New City Press, 

1993, pp.140-9 とその注を参考にした。信条講解ではあるが，洗礼の直前に受

洗志願者を集めてなされた「説教」であることを意識し，文体としては説教の

スタイルとなるように心掛けた。ラテン語のニュアンスを伝える必要がある部



―　70　―

分，神学的に込み入った議論の部分などは注で補ったので参照していただきた

い。

翻訳

信条について 7）

1．使徒は「主の名を呼び求める者はだれでも救われる」（ローマ 10 :13）と言

っています。この救いに向かってあなたがたは駆り立てられ，あなたがたの名

が受洗志願者に加えられたのです。救いは一時的なものではなく永遠のもので

す。救いは，私たちと動物との間で，また善人と悪人との間で共有されるよう

なものではありません。もちろんご存知の通り，一時的な救いに関しては，人

間だけでなく大小の動物も含めて，その獲得のために多大な労力を費やしてい

るのです。このことは大蛇 8）からゾウやハエやミミズにまで及び，さらに言

えば，神を呼び求める者であれ冒瀆する者であれ，変わるところはありませ

ん。

「主よ，あなたは人をも獣をも救われる。神よ，慈しみはいかに貴いこと

か。あなたの翼の陰に人の子らは身を寄せ」9）（詩編 36 :7-8）と聖なる詩編に

は書かれています。つまり，この救いは神の多大な憐れみによって最も小さな

動物にまで及んでいます。しかし人の子らは「あなたの翼の陰」で望みを抱く

ことでしょう。これが私たちの生涯をかけて行っていることです。私たちが後

7）　底本には De Symbolo（信条について）というタイトルが付けられている。Hill の英
訳では「信条の伝達にあたって」というタイトルになっている。

8）　元のラテン語は draco であり，「ドラゴン」とも訳せる。当時のローマ人は様々な蛇
（陸の蛇，海の蛇，神殿の守護に当たる蛇など）を想定していたようである。ここでの文脈
は「draco からゾウやハエやミミズにまで及び」なので，大きい生き物のことが言われてい
るので，「大蛇」と訳した。

9）　新共同訳では「身を寄せ」だが，元のラテン語は sperabunt（sepero「（私は）希望を
抱く」の未来形の 3 人称複数形）であり，未来の希望のことが言われている。これがローマ
10 :13 の未来形と呼応している。



伝道者アウグスティヌス　―　71　―

に受け取れるものを望んでいるのです。この詩編は何を約束しているのでしょ

うか。「あなたの家に滴る恵みに潤い／あなたの甘美な流れに渇きを癒す。命

の泉はあなたにあり」（詩編 36 :9-10）とあります。命の泉とはキリストのこ

とです。私たちが今その味をいくぶんかでも味わえるように，キリストは人と

なられたのです。その豊かさは天使と天の仕え人を十分に満たしていますが，

私たちのためには取っておかれているのです。

これは後のことですが，そこに達するために，使徒が行ったことに従い，私

たちが救われるために神を呼びましょう。「主の名を呼び求める者はだれでも

救われる」（ローマ 10 :13）からです。預言者は以前からこう言っていまし

た 10）。けれども，使徒パウロは「主の名を呼び求める者はだれでも救われる」

というのが今や成就したと言っているのです。「なぜ主の名を呼び求める者が

救われないのか」と言われた時のために，私はすでにそれがどのような救いな

のかを述べました。「〔未来形で〕救われる」11）ということなのです。

次いで使徒自身がこう付け加えています。「ところで，信じたことのない方

を，どうして呼び求められよう。聞いたことのない方を，どうして信じられよ

う。また，宣べ伝える人がなければ，どうして聞くことができよう。遣わされ

ないで，どうして宣べ伝えることができよう。『良い知らせを伝える者の足

は，なんと美しいことか』と書いてあるとおりです」（ローマ 10 :14-15）。主

の名を呼ばない者は誰も救われず，最初に信じなければ誰も呼ぶことができな

いのです。だから正しい順序は，まずあなたがたが信じ，その後で呼ぶことで

すから，今日あなたがたは信仰の信条（symbolum）を受け取り，それをあな

たがたのものにすることです 12）。八日の後，それがあなたがたの主を呼ぶ祈

10）　ヨエル 3:5。
11）　元のラテン語は saluus erit（救われるだろう）という未来形である。冒頭のところ

から複数回ローマ 10 :13 が引用されているが，それらもすべて saluus erit である。
12）　ここでは順序のことが語られている。アウグスティヌスは今，信条（symbolum）の

講解をし，受洗志願者に信条の伝達（traditio symboli）をしている。次の文に「八日の後」
とあるが，一週間後のことであり，今度は主の祈りの講解が控えている。「正しい順序は，
まずあなたがたが信じ，その後で呼ぶことですから」と語っているのは，信条 → 主の祈り



―　72　―

りとなることでしょう。

2．信条（symbolum）は信仰の基準（regula fidei）を含んでいる要約であり，

記憶に負担をかけることなく，心に教えることが意図されています。短い言葉

で語られますが，そこから多くを得ることができます。それゆえ，信条

（symbolum）はキリスト者が自分自身を識別するためのもので，このことが

まず私が説明しようとしていることです。次いで，主の許しがある限り，私が

あなたがたに保持していただきたいものを理解できるように明らかにしていき

ましょう。それこそが信条（symbolum）なのです。

（ここから信条講解）13）信条は〔分量は〕多くありませんが，〔内容は〕多い

ものです。単語数を数える必要はありませんが，重さを量る必要があります。

「私は全能の父なる神を信じます」（Credo in Deum, patrem omnipotentem）。

これをほんの一瞬で言うことができますが，どれほどの価値があることでしょ

うか。彼は神であり，父なのです。力ある神，善き父なのです。私たちの父な

る神を見出した私たちは何と幸いなことでしょうか！　だから私たちは彼を信

じ，全能であるので，彼の憐れみに私たち自身のすべてを委ねましょう。その

ことこそ，神を全能の父と信じる理由なのです。

誰も「彼は私のもろもろの罪を忘れることができない」「全能なのに彼はど

うしてできないのか」と言ってはなりません。むしろあなたはこう言うべきで

す。「私は数多くの罪を犯してきました」。そうしたら私はこう言います。「で

も，彼は全能なのです」。それでもあなたは言います。「解かれることも清めら

れることもできない罪を私は犯してしまいました」。そうしたら私はこう言い

ます。「でも，彼は全能なのです」。

という講解の順序のことである。まず，どのようなお方を信じるのかということを信条によ
って学び，その信じた方の名を呼ぶことを主の祈りによって学ぶのである。信条から主の祈
りへという順序は，アウグスティヌスに限らず，古代教会では一般的だった。

13）　ここに Et post symbolum: という標記がある。後世の写本家が「ここから信条講解
（が始まる）」という注記を入れたのだろう。



伝道者アウグスティヌス　―　73　―

詩編の中であなたがたが彼にどのように歌っているか注目してください。

「わたしの魂よ，主をたたえよ。主の御計らいを何ひとつ忘れてはならない。

主はお前の罪をことごとく赦し，病をすべて癒し」（詩編 103 :2-3）。このこと

が成り立つために，彼が全能である必要があるのです。

被造物全体が創造されるためにも，次のことが必要でした。大いなるものも

小さきものも，天的なものも地的なものも，不死なるものも死にゆくものも，

霊的なものも物質的なものも，見えるものも見えないものも，すべてのものを

造られたのは全能者です。大いなるものも偉大であり，小さきものも決して小

さいものではないのです。結局のところ，彼は望むものは何でも造ることがで

きる全能者なのです。

いや，彼にできないことをお話しましょう。彼は死ぬことができませんし，

罪を犯すこともできません。噓をつくことも，欺くことも，誤ることもできま

せん。彼にはできないことがたくさんありますが，もしそれらができたとした

ら，偉大でも全能でもなくなってしまいます。だから，彼を信じて告白しまし

ょう。「実に，人は心で信じて義とされ，口で公に言い表して救われるので

す」（ローマ 10 :10）。したがって信じる時には，あなたがたは信条を復唱して

（symbolum redditis）告白しなければなりません 14）。ちょうど今保持したも

のを受けとめて，後で復唱できるように，決して忘れてはなりません。

3．次は何でしょうか。「イエス・キリスト」です。「私は全能の父なる神を信

じます」の次に，「イエス・キリスト，その独り子，私たちの主」（et in Iesum 

Christum, filium eius unicum, dominum nostrum）が続きます。もし独り子で

あれば，父と同等です。もし独り子であれば，父と同じ本質（substantia）で

す。もし独り子であれば，父と共に全能です。もし独り子であれば，父と共に

永遠です。これらのことは，彼において，彼自身と共に，父と共にそうなので

14）　今，受洗志願者は信条の伝達（traditio symboli）を受けている。一週間後に信条の
言葉を暗唱して，信条の復唱（redditio symboli）をしなければならない。なお，復唱の時の
心構えは，この説教の最後のところで触れられている。



―　74　―

す。

私たちのための目的は何でしょうか。私たちにとっての益は何でしょうか。　

「聖霊と処女マリアから生まれ」（qui natus est de spiritu sancto et virgine 

Maria）15）。彼がどこに，誰のところに，誰のために来たのか注目してくださ

い。処女マリアを通して，人間の夫婦ではなく聖霊が働いたところであり，聖

霊は貞節を守りながら彼女を宿らせたのです。このようにして主キリストは肉

をまとわれ，人間を造った方が人間となったのです。自分になかったものを引

き受け，あったものを失うことはなかったのです。

「言は肉となって，わたしたちの間に宿られた」（ヨハネ 1:14）。言が肉に変

えられたのではなく，言のまま留まり，肉を受け，常に見えないものでした

が，彼は「わたしたちの間に宿」ることを望まれたのです。「わたしたちの間

に」とは何でしょうか。人間の間に，ということで，彼は多くの人間たちの間

の一人になられたのです。一人であり，独りでもあり，父の独り子でもありま

す。私たちにとってはどうでしょうか。私たちにとって独りの救い主であり，

彼を除いて誰も私たちの救い主になれないのです。また，私たちにとって独り

の贖罪者であり，彼を除いて誰も私たちの贖罪者になれないのです。金や銀で

はなく，彼の血によるからです。

4．そこで，私たちが買い取られたその取り引きを見てみましょう。信条で

「聖霊と処女マリアから生まれ」の次のところで言われているのは，彼が私た

15）　アウグスティヌスは「ミラノ信条」をもとに信条講解を行っているが，アンブロシ
ウスが示している「ミラノ信条」と比べると，この部分が微妙に異なる。アンブロシウスは
spiritu sancto ex Maria virgine であり，ex（～から）という前置詞を処女マリアの前に置い
ている。アウグスティヌスは聖霊と処女マリアを et（と）で同列に並べている。なぜこのよ
うな違いが生じているのか。はっきりした理由は分からないが，アウグスティヌスのここで
の文脈からすると，神性がまったく損なわれずに人性を取ったことを強調しているため，et
で結ぶことにこだわったのかもしれない。なお，この後の信条発展史からすると，現在の使
徒信条「聖霊によりて宿り，処女マリアより生まれ」というように，聖霊と処女マリアを et
で結ぶのではなく，分離させる傾向が強くなっていった。



伝道者アウグスティヌス　―　75　―

ちのためにどんな苦しみを受けたかということです。「ポンテオ・ピラトの下

で十字架につけられ，葬られ」（sub Pontio Pilato crucifixus et sepultus）。こ

れは何でしょうか。神の独り子，私たちの主が十字架につけられたのでしょう

か。神の独り子，私たちの主が葬られたのでしょうか。神としては変化するこ

となく，殺されることもなかったのですが，人間として殺され，十字架にかけ

られたのです。「もし理解していたら，栄光の主を十字架につけはしなかった

でしょう」（Ⅰコリント 2:8）と使徒は言っています。そして使徒は栄光の主

を示し，彼が十字架につけられたことを告白しました。なぜなら，もし誰かが

あなたの肌を傷つけずに服を引き裂くとしたら，その人はあなたを傷つけたの

であり，あなたは服のゆえに「お前は私の服を引き裂いた」と叫ぶのではな

く，「お前は私を引き裂いた，私を破壊した，私を切り裂いた」と叫ぶことで

しょう。そう言っているあなたは真実を語っていますが，実際にはあなたの肉

体は無傷なのです 16）。

これこそ，主キリストが十字架につけられたということなのです。彼は主で

あり，父の独り子であり，私たちの救い主であり，栄光の主です。彼は十字架

につけられ，肉において，肉においてのみ埋葬されました。つまり，彼が埋葬

された場所や埋葬された時には魂はなく，肉体だけが墓に横たわっていたので

す。それでもあなたがたは「イエス・キリスト，その独り子，私たちの主，聖

霊と処女マリアから生まれ」と告白しています。この方はどなたなのでしょう

か。イエス・キリスト，神の独り子，私たちの主です。「ポンテオ・ピラトの

下で十字架につけられ」，この方はどなたなのでしょうか。イエス・キリス

ト，神の独り子，私たちの主です。「葬られ」，この方はどなたなのでしょう

16）　The Works of Saint Augustine の英訳をしている Hill は，ここでの譬えを「神学的
にはかなり薄氷を踏むような話である。これは，キリストの人性と神性という二つの本性が
一つの位格に統合されていることを否定しているネストリオス主義とも解釈でき……」と注
を付けている。たしかにこの段落だけを読めばそう受けとめられかねないが，次の段落では

「私は服を認め，服をまとった方を礼拝するからです。肉体は彼の衣服だったのです」と語
り，結局は神性と人性が結び合っているキリスト論を展開しているので，Hill の指摘は妥当
性を欠くだろう。



―　76　―

か。イエス・キリスト，神の独り子，私たちの主です。肉体だけが横たわった

お方を「私たちの主」と言うのでしょうか。もちろん，と私は言います。なぜ

なら，私は服を認め，服をまとった方を礼拝するからです。肉体は彼の衣服だ

ったのです。なぜなら「キリストは，神の身分でありながら，神と等しい者で

あることに固執しようとは思わず，かえって自分を無にして，僕の身分にな

り，人間と同じ者になられました。人間の姿で現れ」（フィリピ 2:6-7）たか

らです。

5．しかし肉体そのものを軽蔑しないようにしましょう。肉体が横たわった

時，それは私たちが買い取られた時だからです。どのようにして買い取ってく

ださったのでしょうか。彼がそこにいつまでも横たわらなかったからです。と

いうのは，「三日目に死者の中から甦り」（tertia die resurrexit a mortuis）と

信条は続くのです。私たちが彼の受難を告白したら，復活をも告白しましょ

う。彼は受難において何をなさったのでしょうか。私たちに忍耐を教えてくだ

さったのです。復活において何をなさったのでしょうか。私たちに何を望むべ

きかを示してくださったのです。前者は業（opus），後者は報い（merces）で

す。つまり，受難においては業であり，復活においては報いなのです。

彼は死から甦って，そこに留まったままではありませんでした。何が続くで

しょうか。「天に昇り」（ascendit in caelum）です。今はどこにおられるので

しょうか。「父の右に座し」（sedet ad dexteram patris）ておられます。右を

適切に理解し，左を探さないようにしてください。神の右とは永遠の幸いと呼

ばれ，言い表せず，計り知れず，理解し尽くせない祝福と幸福と呼ばれている

のです。それが神の右であり，彼はそこに座しておられるのです。それにどう

いう意味があるのでしょうか。彼はそこに住んでおられます。結局のところ，

皆が住んでいるところに彼が座しておられるのです。というのは，聖ステファ

ノが彼を見た時，父の右に座しておられるというのは偽りではないからです。

ステファノはどう言ったのでしょうか。「天が開いて，人の子が神の右に立っ

ておられるのが見える」（使徒 7:56）。立っておられるのを見たのであれば，



伝道者アウグスティヌス　―　77　―

「父の右に座し」と言っているのはどういうことでしょうか。彼が座していた

というのは，そこに留まり，そこに住んでいたということなのです。どのよう

に住んでおられたのでしょうか。あなたがたと同じようにです。なぜ立ってお

られたのでしょうか 17）。誰がそれを説明できるでしょうか。彼が教えてくだ

さったこと，私たちが知っていることをお話ししましょう。

6．それは何でしょうか。「そこから来られ，生きている者と死んでいる者とを

審かれます」（inde venturus iudicaturus vivos et mortuos）。審判者を恐れず

に，救い主を告白しましょう。ただ主を信じ，彼の戒めを行い，彼を愛する者

は誰でも，彼が生きている者と死んでいる者とを審くために来られる時に，恐

れることはないからです。恐れるどころか，到来を待ち望むでしょう。結局の

ところ，私たちが待ち望んでいる愛するお方の到来にまさる幸いがあるでしょ

うか。

しかしながら，彼が私たちの審判者でもあるため，恐れる必要もあります。

私たちの審判者は，今や私たちの弁護者でもあります。ヨハネに聴きましょ

う。「自分に罪がないと言うなら，自らを欺いており，真理はわたしたちの内

にありません。自分の罪を公に言い表すなら，神は真実で正しい方ですから，

罪を赦し，あらゆる不義からわたしたちを清めてくださいます」（Ⅰヨハネ

1:8-9）。「わたしの子たちよ，これらのことを書くのは，あなたがたが罪を犯

さないようになるためです。たとえ罪を犯しても，御父のもとに弁護者，正し

い方，イエス・キリストがおられます。この方こそ，わたしたちの罪，いや，

わたしたちの罪ばかりでなく，全世界の罪を償ういけにえです」（Ⅰヨハネ

2:1-2）。もしあなたがある審判者によって審かれ，弁護者の手引きを受けるな

ら，あなたは弁護者に受け入れられ，彼は最大限のことをしてくれるでしょ

17）　信条では「座し」であるのに，ステファノは人の子が「立って」おられるのを見た。
この矛盾をどう考えればよいかとアウグスティヌスは問いかけをしている。この箇所でまず
アウグスティヌスは，「座す」ことは「住む」ことだと解釈する。そして次の箇所で，審判
者また弁護者として「立ち上がられた」のだと解釈している。



―　78　―

う。そしてもし彼が弁護者のままで審判者として来られると聞いたなら，あな

たの喜びはどんなに大きいことでしょうか。少し前まであなたの弁護者だった

お方が，今や審判者となってくださるのです。彼ご自身が私たちのために祈っ

てくださり，私たちのために執り成してくださるのです。私たちのために彼が

弁護者でいてくださるのですから，審判者として恐れる必要があるでしょう

か。それどころか，私たちには弁護者が派遣されているのですから，審判者の

到来をも待ち望むことができるのです。

7．これをもって，「イエス・キリスト，神の独り子，私たちの主」（Iesum 

Christum, filium Dei18）unicum, dominum nostrum）の部分が閉じられます。

その後，「聖霊」（et in spiritum sanctum）が続き，父・子・聖霊の三位一体

が完成するのです。しかし子については，子が人となられたために，多くのこ

とが語られています。子である言は肉となったのであり，父や聖霊がそうなっ

たのではないのです。しかし三位一体の全体が子の肉を造ったのです。三位一

体の働きは切り離すことができないからです。それゆえ，聖霊が子よりも小さ

いとか，父よりも小さいなどと受けとめないでください。父・子・聖霊全体で

三位一体であり，唯一の神なのです。そこにはまったく距離がなく，まったく

違いもなく，まったく欠陥もなく，まったく対立もないのです。父・子・聖霊

は常に等しく，目に見えず，変化することがないのです。どうか三位一体が多

くの罪から私たちを救い出してくださいますように。

8．ここからは特に私たちにかかわることが続いていきます。「聖なる教会」（in 

sanctam ecclesiam）とあります。聖なる教会こそ，私たちのことです。しか

し私が言っているのは，ここにいて私の話を聞いているあなたがただけが「私

18）　波線は本城。この部分の注解を最初に行った時には Iesum Christum, filium eius 
unicum, dominum nostrum「イエス・キリスト，その独り子，私たちの主」であったが，こ
こでは Dei「神の」となっている。ちなみに eius は単数属格（男性／女性／中性で共通）で

「彼の」と訳せるが，現在の使徒信条の一般的な訳に合わせて「その」と訳した。



伝道者アウグスティヌス　―　79　―

たち」である，というわけではないのです。神の恵みによってこの町のこの教

会にいる私たちもそうだし，この地方にいる人たちもそうだし，この州にいる

人たちもそうだし，海の向こうにいる人たちもそうだし，全世界の人たちもそ

うだし，「日の昇るところから日の沈むところまで，主の御名が賛美されるよ

うに」（詩編 113 :3）とある通りなのです。このような公同教会（ecclesia 

catholica）19）こそ，私たちの真の母であり，花婿の真の配偶者なのです。

彼女は主の花嫁ですから，彼女に敬意を表そうではありませんか。私はどう

言い表せばよいのでしょうか。花婿の偉大さはこれまでになかったし，聞いた

こともなかったことです。彼女は娼婦でしたが，彼は彼女を処女にしたので

す。彼女は娼婦だったので，救い出してくださった慈愛を否定してはいけない

のです。偶像や悪魔の後を追って姦淫したのに，どうやって娼婦でなくなった

のでしょうか。心の姦淫はすべての人の中にあり，肉のほんのわずかな部分に

もあり，心のすべてにもあるものです。彼はそこに来られ，そこを処女にし，

教会を処女にしたのです。信仰において彼女は処女なのです。肉における処女

は，わずかな修道女しかいません。信仰において，彼は女も男もすべて処女に

するのです。教会には貞節と純潔と聖性がなければならないのです。

それでは，教会がどのようして処女となったか，知りたいでしょうか。自分

ではなく花婿を愛する忠実な使徒パウロの言葉に耳を傾けてください。「わた

しはあなたがたを純潔な処女として一人の夫と婚約させた」（Ⅱコリント

11 :2）。彼は教会について語っているのです。どの教会のことでしょうか？　

この手紙はどの教会にも当てはまります。「わたしはあなたがたを純潔な処女

として一人の夫と婚約させた，つまりキリストに献げたからです。ただ，エバ

が蛇の悪だくみで欺かれたように，あなたがたの思いが汚されて，キリストに

対する真心と純潔とからそれてしまうのではないかと心配しています」（Ⅰコ

リント 11 :2-3）。堕落するのを恐れているなら，あなたは処女だということに

なります。「エバが蛇の悪だくみで欺かれたように」「心配しています」とパウ

19）　信条の言葉には含まれていないが，ここに catholica「公同」という言葉が出てくる。
詩編の引用にもあるように，全世界で同じ信仰に立っている意味として用いられている。



―　80　―

ロは言いました。蛇はエバと肉体的な関係を持ったのでしょうか。〔そうでは

ありませんが〕蛇はエバの心が処女であることを消し去ってしまったのです。

「あなたがたの思いが汚されて，キリストに対する真心と純潔とからそれてし

まうのではないかと心配しています」とある通りです。

それゆえ，教会は処女なのです。処女であり，処女のままであるべきです。

誘惑者に気を付け，堕落しないようにしましょう。教会は処女です。おそらく

あなたは私にこう尋ねるでしょう，「もし彼女が処女なら，どうやって子ども

を産むのですか。子どもを産まないなら，その胎内から私たちが生まれて，ど

のように私たちの名前が付けられるのでしょうか」。

私はこう答えます。彼女は処女でありながら，産むことができるのです。彼

女は主を産んだマリアに倣うのです。処女である聖マリアは産み，処女のまま

留まったではありませんか。これと同じく教会も産むことができますし，処女

のまま留まることもできます。そしてよく考えていただければ分かりますが，

洗礼を受けた者たちはその部分になるため，キリストを産んだことになるので

す。「あなたがたはキリストの体であり，また，一人一人はその部分です」（Ⅰ

コリント 12 :27）と使徒が言っている通りです。それゆえ，もし彼女がキリス

トの部分を産んだのなら，彼女はマリアに似通っているのです。

9．「罪の赦し」（in remissionem peccatorum）について，もしこれが教会にな

かったなら，希望がまったくなくなってしまうことでしょう。もし罪の赦しが

教会になかったなら，将来の命や永遠の解放の希望がまったくなくなってしま

うことでしょう。この賜物を教会に与えてくださったことを神に感謝しましょ

う。あなたがたはもうすぐ聖なる泉に至り，救いの洗礼で洗われ，再生の水で

新しくなろうとしているのです。あなたがたはもはや罪がなくなり，浴槽から

出てくるでしょう。過去にあなたがたを苦しめていたものは，すべて消し去ら

れるのです。エジプト人がイスラエルの民をそうしたように，あなたがたの罪

も追いかけてくるでしょう。しかし追ってくるのは紅海（mare Rubrum）20）ま

でです。紅海までとはどういうことでしょうか。キリストの十字架と血によっ



伝道者アウグスティヌス　―　81　―

て聖別された泉ということなのです。

赤いものは赤いからです。キリストの部分が赤くなっているのが見えないで

しょうか。信仰の目で見てください。もし十字架が見えるなら，血も見えるは

ずです。十字架に架けられているものが見えるなら，流れているものも見える

はずです。キリストの脇腹は槍で突かれ，私たちの代価が流されたのです。だ

からこそ洗礼はキリストのしるしであり，紅海を通ったかのように水に浸され

るのです。あなたがたの罪があなたがたの敵なのです。罪は付きまとってきま

すが，それは海までです。あなたがたが海の中に入って逃れると，罪は滅ぼさ

れるのです。イスラエルの人たちが乾いた地を通って逃げた時，水がエジプト

人を覆いました。聖書には何と書かれているでしょうか。「生き残る者はひと

りもなかった」（詩編 106 :11）とあります。あなたがたは多かれ少なかれ罪を

犯し，大きな罪であれ小さな罪であれ犯してきましたが，違いはありません。

「生き残る者はひとりもなかった」のですから。

しかし，私たちはこの世界で生きていくのですから，そこでは罪なく生きて

いる者はいません。したがって，罪の赦しは聖なる洗礼の清めだけにあるので

はなく，八日の後にあなたがたが受け取ろうとしている日々の祈りである主の

祈りの中にもあるのです 21）。その中にはいわば日々の洗礼があり，この賜物

を教会に与えてくださったことを私たちは神に感謝し，信条においてそのこと

を告白しているのです。そのようなわけで，私たちが「聖なる教会」と言った

時には，〔直後に〕「罪の赦し」を加えているのです。

20）　字義的な意味は「赤い海」。ここでの「赤」が，続く議論に出てくるキリストの血の
「赤」に対応している。

21）　上述の注 12 でも触れた通り，一週間後に主の祈りの講解が控えている。ここでは信
条と主の祈りとの神学的な繫がりにアウグスティヌスは触れている。すなわち，「罪の赦し」
は洗礼を受けることによって得られる。しかしその赦しは洗礼前の罪のことである。洗礼後
に犯す罪は主の祈りの「我らに罪を犯す者を我らが赦すごとく，我らの罪をも赦したまえ」
を祈ることによって赦される。このことは一週間後の主の祈りの講話（『説教』56, 57, 58, 
59）で詳細に説明されている。



―　82　―

10．その後は「体の甦り」（carnis resurrectionem）です。これが最後です

が，体の甦りは終わりなき終わりです。甦った後には体の死はなく，体の痛み

もなく，体の苦しみもなく，体の飢えや渇きもなく，体の苦悩もなく，体の老

いや衰えもありません。だから，体の甦りを恐れる必要はありません。体の良

いところを見て，悪いところは忘れるようにしましょう。肉的にはどんなに不

平不満があったとしても，その時にはもうなくなってしまうのです。私たちは

永遠の存在であり，「天使のようになる」（マタイ 22 :30）のであり，聖なる天

使たちと同じ市民権を持つのです。

私たちは主のものになり，私たちは彼の嗣業であり，彼も私たちの嗣業にな

るのです。なぜなら，私たちは彼に「主はわたしに与えられた分」（詩編

16 :5）と言い，私たちについて子には「求めよ。わたしは国々をお前の嗣業と

し」（詩編 2:8）と言われているからです。私たちは嗣業を持ち，嗣業となり

ます。私たちは保持し，保持されるのです。何と言ったらよいでしょうか。私

たちは崇拝し，耕されるのですが，私たちは彼を神として崇拝し，私たちは畑

のように耕されるのです 22）。

私たちが耕されていることを知るために，主の言葉に耳を傾けましょう。

「わたしはまことのぶどうの木，わたしの父は農夫である」（ヨハネ 15 :1）。も

し彼が農夫なら，畑を耕しているはずです。どの畑でしょうか。私たちを耕し

ておられるのです。この目に見える地上の農夫は，耕すことも，掘ることも，

植えることも，水を見つけさえすれば撒くこともできます。しかし雨を降らせ

ることはどうでしょうか。成長させ，芽を出させ，地に根を張らせ，風を吹か

せ，力強く枝を張らせ，実を実らせ，葉を茂らすことが〔地上の〕農夫にはで

きるでしょうか。しかし私たちの農夫である父なる神は，これらすべてが私た

22）　この文の原文は colimus, et colimur; sed colimus ut deum; colimur ut ager である。
ラテン語 colo には「崇拝する」と「耕す」の両方の意味があり，アウグスティヌスは一つの
colo という言葉で二つの意味を持たせて語っている。すなわち，彼を「私たちは礼拝し

（colimus）」，彼によって「私たちは耕される（colimur）」。日本語では再現不可能だが，アウ
グスティヌスは同語から別の意味を汲み出すラテン語をうまく使っているのである。



伝道者アウグスティヌス　―　83　―

ちにおいておできになるのです。なぜでしょうか。私たちは「全能の父なる

神」を信じているからです。だから私たちがあなたがたに示したことを保持し

てください。神がいかに喜んで与えてくださるかを私は示しました。

11．八日の後，あなたがたが今日手渡されたものを復唱しなければなりませ

ん。あなたがたの準備が整うように，あなたがたを指導してくれる両親 23）に

よる手引きを開始していただきましょう。この場所での祝福の祈りのために，

鶏の鳴く時刻にどのように目覚めたらよいか，あなたがたに教えてくれるでし

ょう 24）。それでは，ここに示した信条（symbolum）を熱心に暗記することか

ら始めましょう。しかし誰も動揺してそれを復唱することができない状態にな

ってはいけません。安心してください，私たちはあなたがたの父なのですか

ら。学校の先生のように棒や鞭を持っているわけではないのです。たとえ言葉

を間違うことがあっても，信仰において間違わないようにしてください。

（ほんじょう・こうた）

23）　ラテン語は Parentes である。もちろん実の両親の場合もあったかもしれないが，受
洗志願者には信仰の指導をしてくれる Parentes がつけられた。これは複数形であり，二人
の親だけでなく，さらに広い範囲が考えられていた可能性もあるだろう。Hill は，この後に
アウグスティヌスが語っている「安心してください，私たちはあなたがたの父なのですか
ら」の「私たち」を「すべての信者たち」のことだと指摘している。

24）　この文が何を意味するのかはよく分からない。イースター当日の洗礼に至るまでの
霊的生活の指導の一部分なのか，イースター前夜の何らかの儀式のことなのか不明。




